
 

 
 

MANUAL 
DEL 

MAESTRO 

 
 

AUTOR: 
 

Salvador Navarro Zamorano 
 
 

PORTADA: 
 

Isabel Navarro Reynés



Manual del maestro 
 

 2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
ISBN: 978-84-613-7417-5 
Depósito legal: M - 53700-2009 
Impreso en  Eimpresión.com 
Registro de la propiedad Z-579-09 

 



Manual del maestro 
 

 3

 
PRESENTACIÓN 

  
 
¿Quién no ha anhelado en alguna época de su 

vida tener la posibilidad de consultar a un maestro?  
     ¿Quién no ha necesitado que le indicasen el 
próximo recodo de su propio camino? 
 Creo que todos buscamos algunas palabras 
sabias que nos aconsejen cómo encarar los momentos 
de incertidumbre, en los que no  somos capaces de 
discernir nuestro propio sendero.  
 En multitud de ocasiones permanecemos con la 
mirada perdida en medio de una espesa niebla, sin 
distinguir nada, ni siquiera el más mínimo atisbo de 
indicación o señal que nos guíe. No comprendemos 
nada de nada, y si intentamos extraer luz de nuestras 
observaciones de la realidad más cotidiana, sólo nos 
sirve para confundirnos todavía más, pues los hechos 
en los que los humanos permanecemos sumergidos 
son verdaderamente terribles y más aún si escuchamos 
o vemos las noticias que los medios de comunicación 
ponen a nuestro alcance. 
 En momentos cruciales necesitamos la ayuda de 
alguien o  algo, y si tenemos la suerte de encontrarnos 
con un “desconocido” que nos tiende la mano, 
simplemente porque sabe que pertenecemos a una 
interminable cadena de almas encarnadas en hombres 
que  se  ayudan mutuamente,  o porque siente un 
deseo altruista y espontáneo de entregar sus pequeños 
secretos sin pedir nada a cambio, simplemente como 



Manual del maestro 
 

 4

pago a los dones  que la vida le ha concedido, 
entonces encontramos un maestro.   
 
 A veces se tiene la idea de que un maestro es un 
ser poderoso que despide rayos, que es extraordinario  
y está  más allá de este mundo. Creo que es un 
concepto exagerado, pues, en mi opinión, aquella 
persona que nos indica el siguiente peldaño de la 
infinita escalera que lleva desde el pequeño trocito de 
tierra que pisamos, hasta las inmensas galaxias, los 
abismos espaciales y temporales, puede decirse que es 
un maestro para nosotros. 
 Por muy grande que sea  alguien, mientras 
nosotros no estemos en un nivel de compresión 
cercano a su categoría, de nada nos servirá.  
 Como es natural y lógico, aquellos que pueden 
ayudarnos, son personas que recientemente han 
pasado por unos problemas similares, y están en 
condición de indicarnos la solución que a ellos les fue 
bien. 

Imaginemos que escalamos una montaña, 
llegamos a un punto en el que no parece existir ni 
camino hacia arriba, ni retorno a la base, y  la  mano 
amiga de un escalador con pericia, que hacía poco 
tiempo que había pasado por la misma vía  nos señala 
una pequeña abertura en la roca donde poder afianzar 
la posición lograda  y tomar un nuevo impulso para 
proseguir nuestra  ascensión. 

  Está claro que en ese instante alguien que ha 
marchado a escalar otras montañas, otros planos de la 



Manual del maestro 
 

 5

realidad, no está, por muy elevado que sea, en 
condiciones de ayudarnos. 

  Aunque… nunca hay que descartar las 
relaciones que en otra vida se tuvieron, así como los 
compañeros espirituales que, aun sin ser nosotros 
conscientes de ellos, nos tienen un aprecio especial y 
que, a lo mejor, como si se tratase de un  salto 
cuántico y fuera de toda lógica, nos ayudan a 
encontrar el rumbo de la presente vida. Pero estas 
últimas frases se apartan de lo que verdaderamente 
puedo afirmar con seguridad, y como solamente deseo 
hablar de una forma “científica”, dejamos las 
influencias a través de nuestro Yo Superior, quien, 
como dice nuestro amigo Salvador, se expresa como 
un maravilloso descenso de beatitud o gracia. 
 Mi aportación más valiosa, en este prólogo, 
creo que es la de corroborar, dentro de mis 
limitaciones,  algunas afirmaciones de este bello y útil 
libro,  Manual del Maestro. Pienso que la mejor 
forma es narrar,  brevemente, las experiencias con mis 
particulares maestros  que hasta ahora he tenido la  
suerte de conocer y las coincidencias que se han 
producido con ciertas partes teóricas del  mencionado 
libro. 
 Hasta los dieciocho años, mi vida, como la de 
muchos, transcurrió bajo la tremenda, y pienso que en 
términos generales positiva para un alma de cariz 
místico, influencia de la Iglesia Católica. Pero el dolor 
del mundo me convirtió en un total incrédulo en la 
existencia de Dios. 



Manual del maestro 
 

 6

 ¿Hacia dónde debería ir? En ese instante 
surgieron mis primeros “maestros”: los libros de 
Herman Hesse. Para un buscador de tesoros 
espirituales, encontrar un filón de libros valiosos es 
esencial. Cuando todo lo que nos rodea no nos 
satisface, necesitamos acudir a nuestros compañeros 
de camino, a esas piedras preciosas que son las  
experiencias, en muchas ocasiones disimuladas entre 
los pliegues de los múltiples personajes, y en otras, 
expresadas  claramente y sin rodeos. 
 Pero…tengo la impresión de que por el 
mencionado camino no  habría  diferido mucho de 
tener una vida similar a la de un hombre cultivado, de 
cierta tendencia política, e inmerso en alguna 
asociación humanitaria. 
 Sin embargo, tuve suerte. Hay personas que 
creen que la Vida está diseñada para que nosotros 
“individualmente” evolucionemos, pero me parece 
más razonable afirmar que la vida es, y su esencia se  
manifiesta a través de los millones de habitantes que 
son su vehículo, determinando las experiencias y la 
calidad de los hombres utilizados. 
 Pienso, sinceramente, que no estaba destinado a 
encontrar a un maestro, sino que… coincidió que 
ambos pasábamos por allí, la oportunidad surgió y fue 
aprovechada. Cosa que no supieron hacer algunos 
otros que también transitaban por el mismo lugar. 
 En algunas obras lo he narrado en forma 
novelada. Después de treinta y dos años de aquel 
acontecimiento, retengo en mi memoria la maravillosa 
sensación de escucharle por primera vez una noche de 



Manual del maestro 
 

 7

Septiembre. Sus palabras me llevaron hacia mundos 
desconocidos, hacia aquello que siempre había 
pensado que eran quimeras de los antiguos; también 
me habló de Einstein, y cómo se podía viajar en el 
tiempo.... Aquella conversación, que duró unas cinco o 
seis horas, cambió mi vida para siempre. Un joven 
maestro de veinticuatro años de edad, con quien 
compartí los últimos cuatro de su vida, me llevó de los 
límites estrictamente locales y provincianos, de ideas 
que tal vez tenían su origen en angostas y aisladas 
poblaciones de hacía dos mil años, hasta las galaxias y 
el descubrimiento de un planeta de posibilidades 
imposibles. 
 Elevó hasta tal punto mis ansias de 
conocimiento que volví a buscar entre nuevos y 
extraños libros. En unos años, tal vez había avanzado 
lo que normalmente habría requerido una vida, pues 
los conceptos que me inculcó, todavía eran 
desconocidos para la mayoría de las personas y de la 
sociedad, que sólo ahora, recientemente, se ponen a la 
vista de las personas corrientes. 
 Está claro que si no hubiese existido un enorme 
anhelo de conocimiento, una devoradora sed  de saber 
qué es el mundo, una profunda necesidad de adquirir 
luz, de nada habría servido voluntad de enseñar. Al 
final, toda su labor habría quedado sepultada por la 
común marcha de la vida; pues lo que nos puede 
enseñar un maestro espiritual tiende a ser olvidado y 
soterrado por la mecánica de los acontecimientos 
diarios. Hasta que la nueva tendencia no ha quedado 
marcada  a fuego en nuestro corazón, y no hemos 



Manual del maestro 
 

 8

mantenido encendida la incipiente llama de sabiduría 
una buena cantidad de años,  ésta desparecería en el 
olvido. 
 Así pues, dos factores son necesarios: por un 
lado el anhelo del discípulo y por otro la voluntad del 
maestro. Sé que esto es evidente y obvio, pero no por 
ello menos esencial. 
 Mi primer maestro, el viajero de las estrellas y 
las galaxias, murió a los veintiocho años. En referencia 
a este joven maestro, deseo expresar que hay unas 
líneas en este estupendo tratado mágico que podrían 
definir su procedencia, pero por varias razones dejo 
velada la misma. Cuando acaeció tan lamentable 
desaparición, escribí todo lo que recordaba de sus 
charlas y reinicié la búsqueda de nuevas fuentes de 
sabiduría, que encontré por segunda vez en los libros. 
Gracias a ellos no se apagó la minúscula llama que 
ardía en mi mente y comencé el maravilloso estudio 
del Tratado sobre Fuego Cósmico, del que bebí 
durante veinticinco años. Fue mi segundo maestro, y 
con él se abrió un nuevo camino hacia el encuentro 
con la Vida. 
 Aunque todo parece lineal, hubo muchos, diría 
que demasiados, momentos de crisis, pero el estudio 
del mismo me llevó a practicar la visualización, algo 
que no estaba desarrollado en mis características 
originales. Una nueva oportunidad surgía. 
 Sin embargo, nada indicaba que lo  visualizado, 
fuese algo más que simple imaginación. 
 Pienso que en este punto reside la sutil 
diferencia entre el discípulo y el maestro espiritual. 



Manual del maestro 
 

 9

 Un discípulo que no tenga una evidencia, 
aunque sea minúscula, acerca de  la influencia de sus 
pensamientos y sentimientos, involucrados en sus 
visualizaciones, sobre la vida física, creo que no llega a 
ser un incipiente maestro.  
 La certeza para el propio discípulo, de que 
algunos de sus trabajos mentales tienen efectos físicos, 
es decir que es capaz de manejar con la mente  la luz y 
con ella afectar los distintos vehículos de otros seres 
humanos, es la que establece la división entre  uno y 
otro estado. Dicho de otra forma,  entre el 
conocimiento y la sabiduría. 
 Espero no parecer engreído si me atrevo a 
afirmar algunas verdades que he deducido de mi 
propia, aunque corta,  experiencia. 
 Después de treinta años de estudios, iba a 
comenzar una nueva etapa en la que lo experimentado 
me permite ahora, en este momento, aportar un poco 
de luz al lector que encare el  Manual del Maestro. 
 Mi trabajo diario consistía en visualizar esferas, 
así como múltiples  ejercicios de “imaginación” en los 
que me desplazaba hacia algún centro, ashram,  en el 
mundo mental y me reunía con mis probables 
compañeros de camino. Pero no pasaban de ser meros 
ejercicios. Si bien es cierto que sobre mí descendía una 
gran paz después de cada uno de los trabajos mentales. 
 Como estamos en un mundo de magia, y en un 
libro para futuros maestros, confío en que seré 
comprendido. 
 Alguien me propuso comenzar unas pruebas 
telepáticas, a lo que accedí. Solamente durarían una 



Manual del maestro 
 

 10

semana. La otra persona, alejada a más de diez mil 
kilómetros, debería captar mi  visualización. Es verdad 
que no percibió exactamente la figura geométrica 
visualizada, pero sí que es cierto que hubo un enorme 
éxito, pues captó muchos de mis pensamientos, 
incluso me atrevería a decir, detalles de mi entorno 
físico.  No sé si vio a través de mis ojos o captó lo que 
yo estaba viendo y quedaba reflejado en mi mente. Ésa 
es una respuesta difícil de determinar y que nos 
llevaría más allá del propósito de este prólogo. 
 La prueba fue tremendamente exitosa y de una 
certeza aplastante, si bien no sentí una gran 
satisfacción personal y me olvidé de ella hasta pasados 
unos meses, en los que retomamos, a su ruego, las 
transmisiones y captaciones telepáticas. La prueba 
consistiría en que yo visualizaría mis meditaciones 
diarias hacia el centro espiritual y la otra parte 
intentaría seguirlas. 
 A partir de ése instante puedo asegurar que las 
visualizaciones adquirieron una energía extraordinaria. 
Y gracias al correo que manteníamos diariamente se 
podía comprobar que había una tremenda  conexión. 
Me costó, más de un año y medio,  darme cuenta de 
que no solamente se desplazaba el pensamiento, sino 
un algo más, un añadido de energía, al que no voy a 
poner ningún nombre, permitiéndome la pequeña 
licencia de no revelarlo. 
 Y poco a poco fui aprendiendo que la 
visualización de los centros de energía, o chacras, así 
como líneas onduladas, y ríos de luz, comenzaban a 
tener, digamos, consecuencias físicas, pues los rayos 



Manual del maestro 
 

 11

de luz que atravesaban mis visualizaciones, así como 
partes de mi cuerpo y de la persona participante, 
producían una especie de cosquilleo en la coronilla y 
en la espalda. 
 
 Llegué a la extraña conclusión de que la otra 
persona, con una capacidad extraordinaria de videncia, 
se aferraba a mis visualizaciones mentales, y a través 
del hilo de conciencia que une el corazón de los seres 
humanos (en este caso, el mío)  con los centros de 
energía superiores,  tal y como indica el Manual del 
Maestro  era capaz de ascender hacia los planos 
espirituales.  

En los mencionados desplazamientos mentales-
espirituales, la vidente observaba los acontecimientos 
que allí se producían y de los que yo, constructor 
inconsciente no era capaz de percibir. 

Muchas cosas me llamaron la atención, pero 
comentaré dos fenómenos particulares que 
corroboran todo lo que nuestro apreciado amigo 
Salvador  propone en este manual. 

Uno: La vidente observaba cómo 
progresivamente un cordón dorado, cada vez más 
fuerte, unía la cabeza y el corazón de  ambos.  

Dos: En nuestras incursiones algunos seres nos 
activaban los chakras coronario y cardíaco. 

 
 En ningún momento visualicé que alguien me 

tocase. 
 



Manual del maestro 
 

 12

Mi tercer maestro (maestra) debía de tener 
razón  en sus afirmaciones a juzgar por el fuego que 
en ocasiones parecía quemarme esos dos centros o 
chacras. 

 
 Aquí, como podrás comprobar, amigo lector, ya 
hemos entrado de lleno en el Manual del Maestro. 
 
 Pienso que en el transcurso de  aquellas 
experiencias me comporté como un verdadero 
científico. Anotaba todo lo ocurrido, así como  las 
consecuencias de las visualizaciones telepáticas, y ello 
me llevó a determinar que las visualizaciones tenían 
una consecuencia física: la tremenda afluencia de 
energía que no ocurría cuando meditaba 
individualmente, así como el fuego que comenzaba a 
sentir en distintas partes del cuerpo.  
 Afinando un poco más, diría que éste fuego, es 
más bien interno, aunque parece que se produce 
externamente. 
 La creatividad literaria se multiplicó. En  
nuestras meditaciones, se podía a veces tocar la 
materia mental.  

A los tres años de iniciarse aquella experiencia, 
podía asegurar que entre las dos mentes se transmitían 
los datos,  que la energía luminosa tenía consecuencias 
físicas, y que algunos objetos se podían ver en la 
distancia a través de la otra mente. Como he sugerido 
anteriormente, no me atrevo a decir  que la energía 
desplazada tuviese la suficiente sensibilidad para ver el 



Manual del maestro 
 

 13

entorno sin necesidad de que lo estuviese mirando  el 
contactado. 
 Acerca del cuerpo etérico, que también se trata 
en el Manual del Maestro, digamos que la medicina 
moderna todavía tiene muchos secretos  por 
descubrir. Y como nos adentramos en un terreno, a la 
vez que maravilloso y lleno de posibilidades para la 
salud, es mejor que cada discípulo lo descubra por sí 
mismo. Esta energía es susceptible de ser modificada 
por la luz que genera la mente de un mago. Esto es un 
hecho sin lugar a dudas para aquellos que hayan 
podido comprobar la realidad de tal aseveración. Para 
“demostrar científicamente” que en esta afirmación  
no hay fantasía, contaré un sueño que tuve hace unos 
años: 
 Estaba soñando y flotaba en la oscuridad en la 
que se distinguían múltiples formas blanquecinas que 
caminaban hacía algún lugar. Delante de mí había una 
figura humana de la que percibía su espalda, de 
aspecto que yo consideraba en el sueño, como de edad 
muy avanzada. No sé decir si era un anciano o una 
anciana. Anhelé abrazar la figura, y lo hice. 
Instantáneamente recibí una descarga eléctrica que me 
despertó sobresaltado con un fuerte fogonazo de luz 
en la frente y micro-descargas eléctricas que recorrían 
casi todo mi cuerpo. Permanecí varios segundos 
sintiendo cómo los hilillos de energía recorrían mi 
cuerpo. 
 Para mí, no hay duda de que es una prueba de 
cómo el mundo mental nos afecta, a través de las 
distintas densidades hasta terminar en el cuerpo físico, 



Manual del maestro 
 

 14

que tiene activado, - gracias a la meditación -, el 
cuerpo etérico de una forma extraordinaria. 
 A veces, las imágenes mentales se convierten, 
por alguna causa que dejaremos como un misterio sin 
resolver, en rayos luminosos que descendiendo de 
nivel se transforman en electricidad y que el sistema 
nervioso interpreta como minúsculas corrientes 
eléctricas. Las diminutas micro-corrientes eléctricas, 
pueden  ocurrir también durante muy breve tiempo, 
después de que alguien ha pasado a otro nivel de 
conciencia, y su campo de energía  se cruza con el 
nuestro.  
 Si te das cuenta, amigo lector, en pocas líneas 
estamos hablando de dos acontecimientos 
importantes: El primero se refiere a que la mente 
humana puede superar, gracias a sus facultades, las 
separaciones espaciales, aunque sean de miles de 
kilómetros; y el segundo  se refiere a que, aunque sea 
por muy breve tiempo, más allá de la muerte 
clínicamente probada, perdura una determinada 
configuración energética fuera del cuerpo físico. Si 
bien en mi caso, únicamente detecté  durante dos o 
tres días  esa influencia energética  que nos está 
diciendo de forma callada, que el mundo no es todo lo 
que la ciencia actual puede comprobar.    
 Creo que podríamos extendernos una gran 
cantidad de páginas en relación con el estupendo libro 
que tienes ante tus manos. Se habla de la columna 
vertebral. Referente a la misma voy a relatar algo 
interesante ocurrido durante los años que duraron las 



Manual del maestro 
 

 15

experiencias telepáticas o tele-energéticas, si tal palabra 
existe. 
 Debido al contacto telepático, del que fue 
iniciadora la otra persona, pues como he comentado 
tenía extraordinarias capacidades, paulatinamente sentí 
que al visualizar una espiral de energía que ascendía 
casi verticalmente a través de  la columna, generaba 
una extraordinaria vitalidad. 

 Puesto que íbamos perfeccionando el sistema 
de comunicación, al cabo de unos meses, la 
visualización completa era: dos almas con los brazos 
en cruz dándose la espalda que  ponían en contacto 
sus columnas etéricas, - repito -,  a pesar de la 
distancia de doce mil kilómetros. Estoy casi seguro 
que los ríos de luz que ascendían  tan arriba como me 
capacitaba mi imaginación, consiguieron en muchos 
instantes cambiar el nivel de las conciencias. Era como 
si ese estímulo luminoso prolongado abriese una 
puerta, para al final salir disparados en forma de 
figuras alargadas que flotaban en algún espacio mental. 
 Es decir, que la concentración mental, la 
respiración y la visualización, creaban un vehículo 
luminoso que tenía objetividad en el mundo etérico, 
astral y mental, y todo ello con plena consciencia. 
 Amigo lector,  actualmente  mis meditaciones 
diarias se basan en  la visualización de círculos y líneas 
de luz que se cruzan en  un punto, a varios metros y 
de altura de mi cabeza, teniendo la certeza, según las 
experiencias vividas, de que estoy construyendo una 
estructura luminosa-energética que será el soporte para 
una conciencia mayor.  Ahora no entiendes por qué 



Manual del maestro 
 

 16

digo esto, pero pronto lo sabrás, cuando llegues a la 
página indicada en el Manual del Maestro. Esta 
meditación, la de utilizar un punto donde teóricamente 
permanece el loto egóico y la mónada humana, y luego 
atravesarlo con líneas en forma de elípticas, tiene 
extrañas consecuencias como proporcionar paz, y lo 
que es más importante  para un escritor, inspiraciones 
creativas. 
 No deseo ser más el protagonista, pues 
únicamente intentaba corroborar con mis propias 
experiencias, que el mundo espiritual existe, y que  
metódicamente utilizado es una fuente de amor, 
belleza, armonía y creatividad. 

También me gustaría recordar la afirmación 
esotérica de que la esencia del mundo es anterior a su 
existencia, y que los creadores, a través de sus cantos 
mágicos o utilización de frases y palabras, hacen 
agruparse a los átomos y actuar entre sí, de acuerdo a 
sus propósitos. 
 Desde luego, cuando un mago ha comprobado 
que lanza un rayo de luz a través de su centro ajna,  
afecta  a otro cuerpo de luz, y mediante sus 
sentimientos, impregna de diversas cualidades ese 
rayo… comienza a tomarse en serio  la posibilidad de 
que anterior a  la Evolución actual, ocurrió la 
Inmersión de la materia luminosa del mundo mental, 
originada por los  Creadores,  hasta descender o más 
bien aglutinar a la materia densa de los cuerpos 
físicos. 
 Si hablamos de que una mente, y todavía más, 
si dos mentes son capaces de crear figuras luminosas 



Manual del maestro 
 

 17

que son una prolongación de sus conciencias, 
podemos “entender” que los Siete Rayos son 
vehículos de luz que mantienen unidas miríadas de 
conciencias, formando Super-conciencias.  

Los Siete Rayos de los que se habla también en 
el Manual del Maestro, son, y esto lo interpreto de 
forma individual, algo así como proyecciones de otros 
Seres que habitan en dimensiones de más energía y 
que compenetran con Su Luz, vehículo de Su 
Conciencia, Amor y Voluntad, el plano físico. 

Amigo lector, te encuentras ahora con un 
estupendo manual. El tiempo dirá si es el tipo de 
conocimiento-sabiduría que se adapta a tus 
peculiaridades, pero lo  más importante es que, al 
estudiarlo,  te elevará hacia el mundo sutil con el que 
tanto necesitamos contactar, pues al fin y al cabo los 
seres humanos nos vemos precisados a extraer 
energías y recursos extraordinarios, que  son  los que 
estimulan y renuevan  la pesada materia del plano 
físico donde residimos. 
 Deseo agradecer a mi amigo Salvador la 
oportunidad que me ha ofrecido para poder relatar 
algunas experiencias personales. Espero que puedan 
servir para estimular al buscador de tesoros 
espirituales. 

 Mi más profundo agradecimiento a mi querido 
amigo Don Salvador Navarro Zamorano. 
 
                    
      Quintín García Muñoz 
        



Manual del maestro 
 

 18

 
 
 



Manual del maestro 
 

 19

 
INTRODUCCIÓN 

 
 
Cada uno de nosotros tiene una música propia para 
cantar y una danza para bailar. A veces, en su sencillez, 
es obvio. En otras, es complejo y confuso, escondido 
en lo más recóndito de una esencia aún desconocida. 
Nosotros estamos aquí para hacer algo único, para 
expresar nuestra individualidad, el deseo por la 
perfección y por una vida más gloriosa. 
 
Cuando descubrimos lo que eso significa, sentimos 
alegría, plenitud y nuestra evolución, así como el ritmo 
de nuestra vida, parece que se acelera. Somos felices 
unidos a la vida, sea tanto ejerciendo un oficio manual 
como administrando Empresas; siendo madre y ama 
de casa, barriendo una calle o haciendo compras en el 
mercado. En ese punto, todo el esfuerzo empleado 
con elementos dispares toma sentido; nos enseña el 
arte de ser señor de nuestra vida. Ocurre una 
integración. La ruptura en el mundo exterior parece 
coincidir con algún tipo de plenitud interior, como 
una lección aprendida. Es indiferente que no haya 
ningún ritual externo, el propio vivir ya es excitante. 
Tal vez no más fácil, pero es más armonioso y 
gratificante. De repente, la vida tiene un propósito y 
hay algo que decir. En ese punto, nos volvemos 
activos co-creadores con la Divinidad. La maestría 
completa es sólo cuestión de tiempo. 
 



Manual del maestro 
 

 20

La vida no es un mar de rosas para nadie. Hay dolor. 
Estamos aquí para aprender algo. Si tenemos dinero, 
podemos no tener salud; si somos saludables, 
podemos no tener estabilidad emocional. Ante la vida 
como ante la muerte, todo se iguala; no hay 
privilegios. La vida nos da una historia interminable 
para ser administrada: el gobierno y control de nuestro 
Yo y nuestro mundo. Aprendemos las leyes de la vida 
por medio del lenguaje y diferentes símbolos y, entre 
las tentativas y los errores, aprendemos sus principios 
por medio de expansiones y contracciones, a través de 
los sistemas energéticos que gobiernan nuestro 
cuerpo, nuestra mente, las emociones, expresiones y 
manifestaciones físicas. El hombre es, de hecho, un 
microcosmo. Los antiguos sabían que “Así como es 
arriba es abajo”. Sabían que las leyes que gobiernan la 
Vida giran alrededor de principios de vibración. 
Vibraciones que constituyen la corriente principal de 
la Magia. 
 
Tradicionalmente, la Magia está relacionada con el 
cuerpo de la literatura gnóstica y fórmulas que 
conjuran imágenes perversas, hechiceras y brujas. El 
Mago es visto como una persona sin edad, misterioso 
e invencible, como un Mago Merlín en el mejor de los 
casos. Pero, tras esa complejidad melodramática y de 
los simbolismos intrincados que ocultan los principios 
de la Magia, reposa el aplastante sentimiento de una 
fuerza enorme, un poder incorporado por el propio  
mago en su habilidad de extraer sustancia y energías 
primordiales de su medio ambiente y generar, orientar 



Manual del maestro 
 

 21

y transmutar esta energía y sustancia en otras formas. 
Ha habido mucho temor en torno a este Arte Real, 
generado por la ignorancia, la manipulación de la 
superstición y medias verdades contradictorias, 
legados de tiempos antiguos, cuando las leyes internas 
que gobernaban la Magia fueron mal empleadas. 
Recuerdos subliminales de distorsión y temor 
infiltrado hasta los tiempos actuales.   
 
Pero la Magia es muy anterior a la Edad Media y al 
mismo Merlín, remontándose al inicio de los tiempos, 
cuando sucedió la aparición de las primeras 
encarnaciones del hombre. En aquella época era un 
conocimiento natural. En aquel tiempo, el hombre 
tenía consciencia de su papel especial como 
intermediario entre la realidad física y la sutil, entre lo 
humano y lo divino. Tenía consciencia, no sólo de su 
naturaleza dual, como inteligencia en la materia, sino 
de la dualidad de su sistema energético. Tenía 
consciencia de su poder o capacidad de crear, por 
medio de la manipulación de la energía y la sustancia. 
Sabía que la llave de ese poder estaba dentro de su 
propio estado de consciencia. Era la clave para la 
manifestación, precipitación, desmaterialización, 
levitación, etc. De hecho, todas las expresiones de los 
poderes naturales del hombre residen en la 
comprensión y uso de la consciencia. Es el propio 
estado de consciencia el que determina el uso de las 
leyes que gobiernan la energía y la materia. Tales leyes 
son misteriosas solamente en la misma proporción en 



Manual del maestro 
 

 22

que los estados de consciencia son inexplorados e 
incomprensibles para el Yo. 
 
Esto que se ha expresado da pie para una mejor 
interpretación del texto que sigue y que se ha escrito 
para aquellos que desean ser maestros en el mundo del 
esoterismo, equivalente a un alto grado de 
espiritualidad, que se puede resumir en cuatro 
palabras: estudiar, comprender, osar y callar. 
 
Y ahora, entremos en las páginas que siguen y 
vayamos desvelando los secretos más ocultos, 
escondidos solamente para aquellos que mirando no 
ven y oyendo no escuchan. 
 
En el nombre del Padre. 
 
 
        
   Salvador Navarro Zamorano 
 
 
 



Manual del maestro 
 

 23

 
 
 
 

 
PRIMERA PARTE 

 
 

LIBRO DE TEORÍA 

 
 
 



Manual del maestro 
 

 24



Manual del maestro 
 

 25

LA CONSCIENCIA 
 
La consciencia es un mecanismo de percepción. Puede 
expresarse de innumerables maneras que incluyen 
varios niveles de comprensión y comportamiento. Los 
orientales diseñaron claramente diferentes estados en 
una elaborada descripción de los caminos del alma 
después de la muerte. Tales estados, corresponden a 
los tipos de naturaleza humana y maximizan unas 
características salientes: envidia, cólera, apatía, orgullo, 
compasión y piedad. La verdad es que la consciencia 
puede ser intelectual o estar orientada por la 
sensación; puede estar habituada a las emociones o 
psíquicamente cognitiva; hasta ser espiritualmente 
concertada y alineada con fuerzas cósmicas. Puede ser 
cualquier combinación. Cada nivel de actividad en 
nuestro espectro humano, corresponde a un estado de 
consciencia, significando el centro desde el cual se 
origina la actividad. En cada estado se establece una 
vibración, una frecuencia energética. El hombre, en su 
facultad de consciencia, es un creador 
extremadamente sensible y complejo, de infinitas 
posibilidades de existencia. 
 
La manera por la cual la humanidad aborda la vida es 
puramente casual. Si conseguimos tener éxito, eso 
ocurre por acaso, conseguido por medio de una 
persistencia obstinada y metodología aplicadas. No 
sólo perdemos la capacidad de compromiso, sino 
también la potencia total de nuestra energía, de 
nuestra fuerza. Más que una facultad central o fuente 



Manual del maestro 
 

 26

de poder, existe un estado de dispersión continua que 
crea una fragmentación de nuestras facultades. No 
solamente olvidamos que hay una unidad en relación a 
la Vida, sino que descuidamos la capacidad y el 
conocimiento de nuestra maestría inherente sobre 
materia y vibración. Quedamos presos bajo uno u otro 
sistema de nuestra propia creación. No recordamos 
qué fuimos y que siempre seremos creadores. 
Quedamos fascinados e identificados con nuestras 
creaciones. Caemos en la trampa de un nivel de 
realidad que concebimos como siendo el todo. 
 
El proceso normal de la consciencia es la de 
expandirse e intensificarse. Eso puede ocurrir 
independientemente de nuestra cooperación. Sin ella, 
la disposición para renunciar a nuestras ataduras e 
identificaciones, provoca dolor y sufrimiento. Pero 
ellas no son parte intrínseca de la vida. Con nuestra 
cooperación, la consciencia fluye como un río, 
recorriendo diferentes permutaciones de sustancia y 
energía, de manera incesante y sin impedimento 
alguno. La vida es vista como un flujo, una actividad 
sin fin de fuerzas. El foco va siendo desviado de los 
efectos, tal como la distracción y ramificaciones de 
nuestra atención, hacia la causa o consciencia central. 
Quien percibe el cambio es la inteligencia suprema, el 
estado más alto de consciencia. 
 
El proceso de la vida parece ser la reunión de 
elementos discrepantes, en los cuales nuestra fuerza es 
tocada y nos mantiene divididos. En esa reserva de 



Manual del maestro 
 

 27

elementos, la fuerza que estaba impulsando la energía 
hacia el exterior, pasa a acopiarla en sentido contrario, 
hacia dentro, en dirección a un punto de origen, 
aumentando en intensidad. Esa cantidad de 
movimiento en el interior de la reserva almacenada es 
todopoderosa. Místicos, magos y ocultistas la conocen. 
Pero la humanidad la ignora, prefiriendo invertir 
poder y autoridad externa en padres de los cielos, 
metafísicos, autoridades, doctrinas, enseñanzas y 
organizaciones. 
 
Dentro de cada individuo reposa la Divinidad, un 
estado de consciencia a partir del cual todo Es posible. 
Porque la consciencia, como la energía, es neutra. Es 
una espada de dos filos. En manos del portador de la 
luz, es un poder divino; en manos de personas egoístas 
se transforma en un caos, llevando desarmonía y 
destrucción. 
 
 
 
MAGIA INTERIOR 
 
Las fórmulas mágicas originales fueron cubiertas por 
símbolos, para que su práctica fuese protegida contra 
la mala utilización por parte de personas impuras. Lo 
que ha llegado hasta nosotros, aunque inmensamente 
poderoso y capaz de transmutar la materia, es todavía 
inferior. Practicadas por nuestros ancestros más 
remotos, de las que hemos oído hablar por medio de 
civilizaciones, como la de los mayas y egipcios, es una 



Manual del maestro 
 

 28

acción de la Divinidad, un circuito directo con la 
fuente suprema de la Vida y la Luz. Practicar la magia 
divina es penetrar en frecuencias vibratorias más altas 
de las que podamos concebir. Esa frecuencia altera 
todos los niveles de realidad por debajo de ella. 
Alcanzando el más allá de la vibración del oro, se 
representa por sustancias cristalinas de la Tierra: las 
piedras preciosas, desde el cristal hasta el diamante. 
 
La clave consiste en comprender la energía y la 
sustancia. La transformación y la transmutación final 
son posibles sólo por medio de la comprensión. No 
acontece accidentalmente. Materia es energía. Luz es 
energía. Todo es energía, en diferentes estados de 
concentración. La propia vida es sustancia; la sustancia 
es energía. La comprensión más profunda camina 
hacia aquella energía más fundamental: el sagrado 
soplo resplandeciente o luz cósmica.  
 
Hay leyes que gobiernan todas las manifestaciones, 
hasta las espirituales. 
Éxtasis…gracia…milagros…todo eso ocurre por 
medio de acciones de las inmutables leyes de la Luz. 
El propio Dios, como era concebido antiguamente, es 
el “Donador de Forma y Medida”, “el Donador de la 
Vida”. A menos que conozcamos el dominio de la 
causa, la Esencia o Fuente, la Divinidad, estaremos 
para siempre mezclando efectos y nunca alcanzaremos 
la verdadera maestría. 
 



Manual del maestro 
 

 29

No sólo hay una causa para todo lo que existe bajo el 
Sol sino que, además, esa causa es inteligente. Todo 
aquello que se manifiesta es una expresión de la fuerza 
vital energética y es inteligente. La energía responde a 
la actividad humana. Responde al pensamiento y a la 
orientación. Puede ser manipulada. El hombre tiene 
un papel único en esa creación. Es la única especie que 
tiene el poder de manipular las fuerzas de la vida, de 
crear. Es la única especie que posee las cualidades de 
un Creador. La encarnación física es la expresión de 
un compromiso con el planeta Tierra: el hombre toma 
de él su verdadera sustancia y se reviste con ella. Pero 
el hombre no es una entidad física. Es un visitante 
dentro de la materialidad. Es realmente una 
inteligencia, la luz de una consciencia con su 
potencialidad multidimensional. Una potencialidad 
que va más allá de su cuerpo emocional y mental. El 
hombre es una presencia dentro de la materia. Saber 
eso, aceptar esta identificación, le permite llegar 
directamente al voltaje de la Fuente. El uso consciente 
de esa energía obtenida por la identificación con la 
naturaleza Divina más que con la naturaleza material, 
da origen a la forma más elevada de manifestación. 



Manual del maestro 
 

 30

 
PROPÓSITO Y MECÁNICA 
 
El propósito de la Magia interior es simple. Procura 
elevar toda materia al nivel de espíritu o de luz. Intenta 
incorporar la consciencia de inmortalidad, crear un 
vehículo llamado alma, por medio del cual pueda 
continuar expresando maestría. La materia tiene 
diferentes niveles de densidad y vibración, inclusive el 
etérico y el psíquico, el sonido y las gradaciones 
ultravioletas de la luz y el color, oscilando en 
frecuencias infinitas. Además del magnetismo, que 
incluye energías físicas, mentales, emocionales y 
psíquicas, son más intensas y superiores las fuerzas o 
pulsaciones accionadas por el Yo Divino y no por la 
personalidad. Las consistencias de las cosas 
demostradas por la gravedad y la materialidad, son 
energías positivas, sólidas. La consciencia del Yo es el 
eje entre las polaridades del espíritu y la materia, el 
negativo y el positivo. Exactamente como toda fuerza 
superior controla la inferior, la consciencia, 
expresándose a través de la mente superior, actúa por 
mediación de una potencia que es superior en 
vibraciones a cualquier otra velocidad de naturaleza 
física. Como tal, es capaz de controlar toda naturaleza 
y procesos naturales, incluso la vejez y la muerte. 
 
La consciencia de una mente superior es una facultad 
del Yo, alcanzando un estado de comprensión que 
está más allá del intelecto y abarca todo el 
conocimiento, porque es su fuente. No se ocupa con 



Manual del maestro 
 

 31

el método o proceso, sino con la causa, con el Ser. Es 
el Yo Divino, el Yo Soy. Una manera simple de 
concebir lo que es la mente superior, verla y sentirla 
como la Suprema Presencia de nosotros mismos: la 
consciencia del Todo y de la intensidad propia, cuando 
estamos completamente presentes en el momento, 
con todas nuestras facultades y energías, - incluso la 
física -, centradas y accesibles. 
 
 
LA PRÁCTICA 
 
El entrenamiento comienza con el Yo, con el estudio 
de los patrones de comportamientos y reacciones, con 
la comprensión de la dinámica de la energía humana y 
del cuerpo físico y, finalmente, con el entendimiento 
de purificación y refinamiento. La Magia que 
conocíamos se concentraba en los reinos vegetal, 
mineral y en las leyes esenciales y manifiestas de la 
Física y la Química, por medio del estudio objetivo. El 
mago tradicional poseía una capacidad de penetrar en 
la sustancia y modificar la frecuencia de la energía. Por 
otro lado, esa magia interior se centraba en el estudio 
del ego físico. A partir de los dominios de la in- 
materialidad el mago intentará penetrar en toda la 
manifestación. El resultado final es el mismo. Se 
necesita un salto metafísico hacia el interior de aquello 
que llamamos fe. Ese salto son las bodas alquímicas 
con la Divinidad, la verdadera fuente de toda vida y de 
todo poder, tanto en el macro como en el 
microcosmo. 



Manual del maestro 
 

 32

 
Hubo otra manera de enfrentar esto, es decir que la 
Magia medieval utilizó fuerzas elementales, mientras 
que la Magia interna ligó el dominio humano no sólo 
con lo elemental sino también con el principio 
angelical. El reino elemental gobierna toda la 
sustancia; el reino angélico gobierna todo el 
sentimiento. Pero la dimensión angelical, a diferencia 
de la elemental, no puede ser contaminada, sino que si 
se asocian produce milagros más elevados de lo 
registrados por la Historia. 
 
La Magia Interior también crea un puente con la 
Individualidad, entre su aspecto humano y su aspecto 
divino, entre materia y espíritu, entre la mente y la 
Mente Superior. 
 
Al comprender que no somos ni cuerpo ni mente, sino 
una presencia dentro de la vida, podemos ver que el 
aspecto corporal es la expresión física de la mente y 
viceversa. Simultáneamente al estudio del 
comportamiento mental, que podría vincularse a la 
memoria de los pasos del individuo a su vida anterior 
y otras encarnaciones, en la magia interior es 
imperativo que el cuerpo físico sea mantenido en 
equilibrio y alineado con las intensidades vibratorias 
que se están desarrollando; esas intensidades se 
aceleran en serie y las formas-pensamientos 
solidificadas se disuelven en el proceso de 
purificación, liberando energía extra para el sistema 
energético. Coincidiendo con el proceso dual de 



Manual del maestro 
 

 33

alineación e integración, se encuentra la 
reestructuración de la propia mente. Actuando en 
conjunto con la purificación y el proceso de 
clarificación, está el descubrimiento sistemático y la 
validación de datos impersonales trascendentes, 
relativos a la naturaleza y la mecánica de la energía y la 
sustancia. 
 
El resultado práctico es que ella enseña la capacidad 
de transformar energía destructiva en constructiva. El 
odio se transforma en amor; sexualidad y afán de 
posesión se transmutan en sensibilidad y libertad; el 
miedo se convierte en creatividad y alegría. De ese 
modo, la energía no es solamente conservada; ella es 
elevada a un modelo de vibración superior y se mezcla 
con un sistema que, gradualmente, va siendo 
preparado para mayores y más altas frecuencias. 
 
 
LOS PODERES 
 
El propósito de la vida no es sólo crecer, expandirse y 
retornar a la Fuente, evolucionada como Luz, sino 
también elevarse y crear. O mejor todavía, co-crear 
con los dioses. Desde la creación de los mundos a la 
manifestación de los síntomas físicos en el organismo, 
todas las manifestaciones necesitan seguir una fórmula 
que exige el uso de aquello que podríamos llamar los 
tres poderes creadores. En el hombre, tales poderes 
son: el pensamiento, el sentimiento y la palabra. Esos 
poderes son, de hecho, la base de toda Magia. 



Manual del maestro 
 

 34

 
El poder del pensamiento es fácilmente comprensible. 
Tenemos la capacidad de pensar, de captar una forma 
o el proyecto mental de una idea o concepto, y de 
crear constantemente todo tipo de imágenes, 
consciente o inconscientemente. 
 
El poder de sentir es más difícil de comprender. 
Tenemos la capacidad de sentir, y eso va mucho más 
allá de la emoción o sensación. El poder de generación 
y respuesta emocional es inmenso. En verdad, 
suministra todo el combustible para crear. El mundo 
es, de hecho, creado por el Amor. El Amor simple, es 
la mayor fuerza que existe. Contiene el momento 
máximo de energía, porque es una concentración de 
Pureza. ¿Y qué es la Pureza sino una forma de luz 
cósmica o tal vez, antimateria, que no solamente atrae 
sino que simultáneamente irradia? El Amor es, 
entonces, una fuerza que produce la cohesión y 
perpetúa una actividad instantánea o la realización de 
los deseos. Pero todavía no conocemos el poder o la 
fuerza del amor, principalmente porque no 
comprendemos el poder de la pureza. 
 
El poder de la palabra crea el campo de resonancia 
para la manifestación o materialización. Raramente es 
visto como un poder y, con todo eso, la palabra 
hablada es responsable por la perturbación de 
nuestros mundos. 
 



Manual del maestro 
 

 35

El mecanismo es el siguiente: el pensamiento o 
proyecto, como un negativo, es impulsado por el 
sentimiento y adquiere forma a través de la palabra. El 
sonido y la palabra, que es vibración en la forma, 
suministra el material para la creación. 
Consecuentemente, tenemos nuestro abracadabra y el 
ábrete sésamo, nuestras órdenes y decretos alquímicos, 
tal como la declaración bíblica “y la Palabra se hizo 
carne”. Decretos y afirmaciones son visualmente 
descritos por medio de símbolos. El arte específico de 
emplear el tono adecuado y entonarlo, así como una 
palabra para la cual el sonido se estableció, quedó 
olvidado durante miles de años, pero está ahora 
volviendo a ser descubierto por medio de los trabajos 
pioneros con ultrasonidos. 
 
Entonces la creación comienza con una intención y 
adquiere forma con el uso de los tres poderes. Desde 
el pensamiento sutil a la materialidad, la manifestación 
de la realidad es gobernada por reglas o principios. Si 
conocemos las reglas, entonces seremos capaces de 
realizar la manifestación. El énfasis en la Magia 
Interior va más allá de las reglas para el individuo que 
las aplica. Dentro del propio hombre se encuentra la 
magia alquímica. Es él, con el uso de sus cinco 
sentidos y los cinco elementos, quien reúne la materia 
y altera toda sustancia. El propio hombre, en su 
consciencia, es la piedra alquímica. Las reglas eran 
simples orientaciones para ser aplicadas cuando no 
había autodominio suficiente en el Yo. 
 



Manual del maestro 
 

 36

 
LA PRUDENCIA  
 
La mala utilización de la Magia se dio por el empleo de 
reglas sin tener en cuenta la integridad personal. Por 
ejemplo: al colocar su centro lejos de la Divinidad, el 
mago tradicional comenzó a creer que la única fuente 
de la Vida residía en el interior del ectoplasma de un 
organismo vivo. Tal creencia y el deseo de 
transformarse en un dios y crear formas de vida, llevó 
a un número incontable de asesinatos de cosas vivas, 
desde antiguos sacrificios y destrucciones a 
experimentos que se han venido acumulando en los 
tiempos actuales. 
 
Es necesario comprender que la Vida, como el Poder, 
no viene de fuera. Viene desde dentro, desde arriba. 
Presuponer el poder en fuentes externas, incluyendo 
reglas y métodos, es renunciar a nuestra verdadera 
naturaleza divina. La Vida es una sustancia que puede 
ser captada desde arriba, a partir de vibraciones sutiles, 
que se introducen y afectan a la materia. También 
puede ser recreada por medio del proceso de 
transmutación. 
 
Pero quien procura alcanzar el Poder, tenga cuidado. 
Pues sólo un dios puede hacerlo. Y la estratagema es 
ser semejante a dios. 
 
Para ser verdaderos magos, para crear armonía, 
necesitamos vencer aquellas tendencias hacia la mala 



Manual del maestro 
 

 37

utilización y creación. La errónea comprensión se 
transforma en norma en esa equivocada creatividad. 
Usamos nuestros poderes para crear la necesidad, la 
limitación, la enfermedad y la discordia. En vez de 
amor, generamos miedo, duda, odio, incertidumbre. 
Nuestro vocabulario se llena de palabras y conceptos 
negativos. Calificamos nuestro mundo, nuestras 
creaciones, por la proyección de nuestro estado de 
consciencia sobre ellos. Como siempre estamos 
creando, podríamos muy bien aprender a usar la Ley 
para crear conscientemente armonía, pureza, luz, 
riquezas, alegría y salud en nuestros propios mundos. 
 
Las reglas exteriores existen para aquellos que no 
consiguen discernir lo real de lo ilusorio, el interior del 
exterior, el bien del mal. El estudio de la Magia interior 
promueve el discernimiento, porque eleva la 
consciencia. En el proceso, aprendemos a obtener 
información directamente de la fuente, sin necesidad 
de intermediarios. Llegará el tiempo en que las 
bibliotecas de todo lo que ha sido enseñado se vuelvan 
obsoletas. En estos tiempos algunos sellos ocultos 
están siendo rotos. Las antiguas leyes del ocultismo no 
volverán a esconder la verdad. En realidad, no habrá 
más necesidad de secretos, de la retribución individual, 
de la indulgencia, del sufrimiento, de marcas 
registradas de la era anterior. La tendencia será la de 
dirigirse hacia el dios interior. Los portadores de la 
Luz están proporcionando acceso a las reglas. 
Estamos preparados para el próximo paso: la 
Consciencia de Dios. 



Manual del maestro 
 

 38

 
Comenzaremos con nuestra propia persona y, con el 
ejemplo, mostraremos a los otros lo que puede ser 
hecho. Cuando nos transformamos, alcanzamos un 
estado diferente de energía. Cuando transmutamos 
varias partes de nosotros mismos, por medio del uso 
de la Magia interior, realizaremos el más elevado acto 
posible en el hombre. Nos transformamos en una 
bendición de la Vida, simplemente por medio de 
nuestra presencia. Cualquiera que entre en contacto 
con nosotros o nuestro mundo, será beneficiado por 
la armonía y pureza de nuestro campo energético. Y a 
cualquier lugar donde vayamos, llevaremos un poco 
más de paz y  luz o claridad. 
 
 
SOLEDAD Y TOTALIDAD 
 
Experimentar nuestra soledad es descubrir 
profundamente nuestra totalidad. 
 
En soledad descubrimos los mecanismos que 
ciegamente recorren los hábitos. El hábito genera la 
inconsciencia y el comportamiento mecánico. Lleva la 
energía lejos de la consciencia del momento presente. 
En la consciencia hay total y constante libertad de 
escoger, y con ella surge una responsabilidad creciente. 
Somos responsables por la absorción y el 
procesamiento de la energía, según nuestro nivel de 
consciencia. En niveles superiores, respondemos por 



Manual del maestro 
 

 39

afectar a otras personas así como nuestros mundos 
internos. 
 
Una persona que haya experimentado la totalidad de sí 
mismo no buscará gratificación en el exterior, ni 
sentido ni dirección. Procurar fuera de sí las respuestas 
a la vida es un acto infantil así como extraer energía 
del medio ambiente. La madurez viene con el coraje 
de quedar solos. En esa soledad está la plenitud, el 
poder, la abundancia, la bendición. Generalmente, 
entregamos nuestro control a los progenitores, a 
nuestros amores, maridos, esposas, etc. Entregamos el 
control a los otros, que pensamos poseen la capacidad 
que no conseguimos encontrar en nosotros mismos. 
Para retomar nuestro poder y facultad de ver las cosas 
por nosotros mismos, como realmente somos, 
precisamos quedar solos y la soledad vuelve a 
descubrir nuestra total potencialidad. 
 
Ese renacimiento solamente puede ser hecho 
particularmente, individualmente. Nadie más puede 
hacerlo por nosotros porque es necesario liberarnos 
de todos los programas. Nuestras vidas están repletas 
de comportamientos repetitivos. Mantenemos los 
mismos tipos de relaciones y de situaciones, siempre y 
cada vez más. La mente, especialmente la mente 
concreta, es programable, robótica. 
 
En el valor de estar solos nos volvemos conscientes. 
Cuando lo hacemos, no necesitamos de acuerdos de 
interdependencia. No participamos de juegos sutiles 



Manual del maestro 
 

 40

de relaciones y poder entre los hombres, que nos 
mantiene divididos en nuestro poder y en el 
conocimiento de nuestra religiosidad. Ya no quedamos 
confusos o somos mal orientados por personas y 
conceptos, porque en nuestra propia integridad 
podemos fácilmente detectar las trampas y fallos de 
cualquier cosa menor que la religión y el espíritu que 
ansía por ella. 
 
La capacidad de discernir es de importancia extrema 
en nuestra época, donde las bellas palabras están 
siendo pronunciadas por personas que no las 
vivencian. La Magia interna enseña cómo retornar a 
nuestra divinidad, a la Fuente interior, a reunir 
nuestras energías y penetrar profundamente en la 
propia individualidad y totalidad del Yo, incluyendo la 
materialidad. Aunque nos enseñe cómo trascender las 
limitaciones de la materia y la consciencia del cuerpo, 
eso no puede ser hecho sin vivir totalmente en el 
cuerpo – física, emocional y mentalmente. La verdad 
es que no podemos ser maestros en ausencia. 
 
FISIOLOGÍA HUMANA 
 
Este libro sobre la Magia del maestro es algo así como 
un curso especial sobre Magia energética humana. 
Diseña los principios de la Magia y su aplicación en 
diferentes niveles de expresión, accesibles al hombre a 
través de sus facultades. Necesitamos comprender la 
anatomía del ser humano. Cuales son sus partes y 
cómo funcionan en conjunto. Las propias enseñanzas 



Manual del maestro 
 

 41

acabarán por ser obsoletas en cuanto aprendamos a 
dirigir y sintonizar directamente con la Fuente, de la 
cual se origina todo conocimiento. Lo que realmente 
importa eres Tú ahora, en el momento presente, en 
línea con Quién y Qué eres realmente, aquí y ahora, 
inter-dimensionalmente. 
 
Conocemos un poco de la anatomía del cuerpo físico, 
a partir de las prácticas médicas que diseñan los 
circuitos energéticos en la sustancia física y etérica, 
incluyendo los meridianos en acupuntura y las líneas 
de fuerza de las artes marciales. Encontramos que 
conocemos psicología y las llamadas funciones de la 
mente que son, de hecho, apenas una fracción mínima 
de aquello que realmente la mente es. Veremos en el 
capítulo sobre la mente, que lo que los psicólogos 
definen como mente son, en verdad, fenómenos 
mentales inferiores. Descubriremos que hay una 
mente y una inteligencia superior parcialmente 
vislumbradas por algunas psicologías y filosofías 
orientales. Llegaremos a saber que hay una consciencia 
más allá de la inteligencia más notable que somos 
capaces de percibir. 
 
Poseemos un cuerpo emocional de energía, bastante 
distinto del cuerpo mental. ¿Cuál es su anatomía? ¿Y la 
del cuerpo mental? ¿Dos campos de energía física y 
etérica? ¿Cómo se relacionan entre sí? ¿Y qué decir de 
su reracionamiento entre las personas? ¿Qué sucede a 
los campos energéticos individuales en las relaciones? 
¿Cómo llegamos a reducir nuestro poder, nuestras 



Manual del maestro 
 

 42

percepciones y fronteras? Cambiamos, vendemos, 
negociamos nuestra energía, concebimos híbridos, 
creamos errores y no sabemos cómo y por qué lo 
hacemos. ¿Por qué? 
 
La Magia interna enseña cómo las partes se ajustan a 
una figura central. ¿Cuál es la función real de los 
chakras? ¿De los siete rayos? ¿De los siete cuerpos? 
¿Cómo podemos realmente alterar la cólera o el miedo 
permanentemente en un núcleo central? No es lo que 
aprendemos sobre estas cosas que afectan nuestras 
vidas, sino el cómo las aprendemos y, lo más 
importante, cómo integramos ese conocimiento a 
nuestras actividades diarias. Muchas técnicas nos 
pueden servir, y realmente nos sirven, en el camino de 
la Magia interna, pero las mentes y las manos que la 
usan necesita ser puras y hábiles. 
 
El Oráculo de Delfos nos incita: ¡Conócete a ti mismo! El 
estudio de la Magia interior es, en verdad, el estudio 
del Yo. Conocemos el hecho de que tenemos dentro 
de nosotros la réplica del Universo. Somos la fuente 
de todos los universos. Por medio del estudio de 
nuestra anatomía, particularmente de los centros 
energéticos sutiles, de las energías y sistemas de los 
campos vibratorios y aparatos de transmisión y 
recepción, descubrimos nuevamente la inter-
dimensionalidad, la correspondencia y la 
permutabilidad de la manifestación. Hay sólo una 
sustancia, una energía, una fuente. El hombre en su 
conexión o identidad con su Yo Divino está 



Manual del maestro 
 

 43

interiormente unido al espíritu y la materia: al primero, 
a través de las facultades superiores y la segunda por 
medio de la materialidad. 
 
 
LA TRIPLE NATURALEZA 
 
Antes que cualquier verdad mágica pueda ser aplicada, 
la necesidad de la época es equilibrar la naturaleza 
emocional de los individuos; donde estuviere muy 
activa, es preciso sea armonizada; donde fuera 
inactiva, es necesario sea despertada e integrada en las 
formas mental y física. Como sentimientos, las 
emociones son el fuego generador que colocado en el 
interior del horno del ser, transforma no solamente el 
plomo en oro y el carbón en diamante, sino, 
finalmente, el propio fuego en Luz. 
 
El sistema emocional es un campo vibratorio que 
circunda e inter-penetra el cuerpo físico, 
extendiéndose más allá de las fronteras de frecuencia 
mental. Las propias emociones son como remolinos o 
vórtices en el aura que actúa en nosotros o 
perturbaciones fácilmente excitables y, a veces, 
irritando tanto al cuerpo como a la mente cuando 
están fuera de control. Ellas se relacionan entre sí con 
la sensación para causar excitaciones y pasiones, como 
también sus opuestos, frustración y desesperación. El 
objetivo de las antiguas prácticas religiosas y la 
psicología moderna es anular estos remolinos por 
medio de métodos espirituales, mentales o 



Manual del maestro 
 

 44

psicoterapéuticos. Para que cualquiera de estos 
métodos tenga éxito, la energía contenida en esos 
vórtices necesitan ser canalizada por mediación del 
corazón. 
 
De hecho, todas las energías del hombre precisan ser 
canalizadas hacia el corazón, donde son transmutadas 
y recalificadas por una mente lúcida antes que 
retornen al Universo bajo la forma de comprensión, 
gratitud, buena voluntad y bendición general. La 
fuerza alquímica reside, con sus facultades, poderes y 
vibraciones, en la cavidad cardiaca. 
 
El aspecto psicológico de la acción emocional, es el 
proceso de descubrimiento de que somos 
manipulados y nos mostramos indiferentes, cuando 
colocamos nuestra atención o energía fuera de 
nosotros mismos. Cuando estamos suficientemente 
fuertes, con la mente clara y físicamente abiertos, 
integrados y centrados en nuestra existencia, 
independiente e individual, podemos ver la realidad, 
libres de proyecciones y deseos. 
 
La naturaleza trina de la materia (cuerpo, mente y 
sentimiento) necesita para desarrollarse, de equilibrio e 
integración. Sin que la fuerza vital física circule 
libremente por el cuerpo, la claridad mental no tiene 
donde residir, de modo que se pueda expresar en la 
materia, permaneciendo ilusoria y momentánea. Por 
otro lado, la fuerza vital física sin la claridad mental 
está accesible al exceso y a la contaminación, sin 



Manual del maestro 
 

 45

ningún poder o fuerza orientadora real. Una vez 
equilibrados y armoniosamente integrados los niveles 
de materialidad, la alineación con las frecuencias 
superiores del Yo queda facilitada. Ese proceso no 
ocurre en una progresión lineal de desarrollo, sino 
antes, por medio de un proceso circular de 
sensaciones, incluyendo cíclicamente porciones cada 
vez mayores del Yo e integrando lentamente 
fragmentos en la personalidad o ego físico triple. 
 
 
 
LA UNIDAD 
 
Hay solamente un poder, una inteligencia y una 
sustancia: lo Divino. 
 
Tras del estudio del comportamiento (psicología) se 
encuentra la dinámica energética superior de la materia 
y del espíritu, la interacción de los componentes de la 
personalidad con las fuerzas ambientales psíquicas y 
factores cósmicos y espirituales. En la Magia interior, 
la psicología y la religión están reunidas en una unidad 
ya retratada en los antiguos templos védicos y después 
desarrollada por Patanjali, en su brillante filosofía de 
los múltiples niveles del Raja Yoga. Psicología y 
religión aparecen reunidas porque la materia (física, 
emocional, mental y psíquica) y el espíritu (esencia, ser 
o luz cósmica) son, de hecho, uno solo. 
 



Manual del maestro 
 

 46

La propuesta final de la Magia es la transmutación de 
la materia en Luz. Eso incluye materia celular, 
frustrando todas las teorías sobre la muerte y la 
disolución. Precedentes históricos de esa forma de 
transmutación alquímica, de la llamada muerte, fueron 
predicados por maestros espirituales que incorporaron 
la Ley del Uno, actuando hoy con y a través de los 
hombres, de la misma forma como lo hicieron en el 
principio de los tiempos, cuando eran llamados dioses. 
Solamente el mago, el alquimista o el discípulo 
aventajado de la Luz pueden comprender eso. 
 
La Magia se compone de todas las disciplinas porque, 
inicialmente, ellas se derivan de la Alquimia espiritual. 
Aunque sea un proceso para ser vivido, es también el 
inicio y el fin de toda práctica espiritual, así como de 
toda manifestación física. El hombre es, realmente, un 
rayo de Luz que se proyectó en la materia. El hombre 
viene del dominio de la Luz y a ella retorna, después 
de incontables encarnaciones. Establecer el circuito 
entre la materia y el espíritu es el primer paso para 
tornarse un todo nuevamente, para alcanzar aquella 
perfección de vida por medio de la Ascensión. 
 
 



Manual del maestro 
 

 47

SER LUZ 
 
Con este texto, sugiero que el propósito de la vida es 
la expansión o la elevación de la sustancia a una 
frecuencia superior de vibración: el de la Luz. Lo que 
eso realmente significa para nosotros individualmente 
es que el cuerpo humano, compuesto por los cuerpos 
físico, mental y emocional, sea reajustado y 
perfectamente sintonizado. En el proceso perdemos 
nuestra identificación con la Tierra y la densidad. Ya 
no estaremos sujetos a las leyes de la materia, incluso a 
la de la gravedad y el deterioro carnal. El vehículo de 
la personalidad se vuelve joven, saludable y hermoso, 
todos los poderes y facultades emanan de la Luz. 
Psicológicamente hablando, experimentaremos 
ligereza, alegría, libertad en relación a la dependencia, 
pues todo es sólo materia, incluso la sustancia mental 
y emocional que se apega a sí misma, que gana peso y 
densidad. Espiritualmente hablando, este proceso 
produce iluminación: liberación del karma o de la ley 
de causa y efecto que, como el fenómeno anterior, 
también tiene una alianza con respecto a la materia de 
los cuerpos emocional y mental, que buscan 
adherencia y continuidad. 
 
Un mago de la historia fue Jesús de Nazaret, cuya vida 
fue una enseñanza y cuya función específica fue 
mostrarnos cómo alcanzar la maestría sobre las energías 
inferiores. En el tiempo en que los Evangelios fueron 
escritos, sus enseñanzas no fueron totalmente 
comprendidas como ciencia interior y arte de 



Manual del maestro 
 

 48

transmutación. Él mostró cómo transmutar la 
sustancia del cuerpo físico en luz  y en su propia 
Ascensión. 
 
Aunque este propósito final de vida haya sido 
representado en Oriente por Buda y en Occidente por 
Jesús, hay muchos otros que dieron ejemplo de tal 
perfección: Lao-Tsé, en China; Moisés, en Israel; 
Kuan-Yin, en China. Esos hombres y mujeres 
alcanzaron, dentro de sí mismos, un nivel de pureza e 
identidad con la Divinidad, que los capacitaron para 
obtener el dominio sobre los mecanismos de los 
cuerpos físico, emocional y mental. Tanto fue así que 
parecía que a su alrededor obraban milagros. Porque la 
tasa de vibración de sus cuerpos estaba tan acelerada 
que curaba y bendecía a quienes los tocaban. Cada uno 
es como una joya silenciosa de la humanidad, 
ascendieron y ahora pueden ser sentidos por gran 
número de personas, trabajando entre las masas, 
desmaterializándose y materializándose, en formas 
irreconocibles. Son estimados como figuras religiosas 
o notables del folklore popular. Surgen como 
caminantes, profesores efímeros o inteligencias 
extraterrestres, siempre trayendo paz y luz. 
 
Un Ser que ascendió, dominó las leyes de la 
materialidad y obtuvo control completo sobre las 
actividades vibratorias de cada uno de los cuerpos 
inferiores. Sabiendo que no hay muerte, él es capaz de 
combinar sus vibraciones con aquellas de su Ser de 
Luz. En el momento en que, para él, se da la ascensión 



Manual del maestro 
 

 49

(no la muerte), transmuta la verdadera sustancia de su 
cuerpo en un vehículo inmortal, que puede asemejarse 
a la forma humana. 
 
La Ascensión completa el ciclo de encarnación. Y, 
como lo que cada uno de nosotros hace a su cuerpo, 
lo estará haciendo al cuerpo mayor del planeta, que es 
de nuestra sustancia y formato, la Ascensión se torna 
la actividad de expansión de la Vida, en cuanto a 
sustancia redimida que retorna a la Fuente con un 
aumento en la cantidad de movimiento. Hasta 
nuestros científicos actuales han constatado el hecho 
de que el Universo se está expandiendo. Hay trabajos 
de físicos iluminados que demuestran la consciencia 
en expansión dentro de la materia. El objetivo de la 
Magia Divina ha sido la redención de la materia y la 
creación del cuerpo inmortal de Luz. Pocos magos lo 
han hecho, pero ninguno sin el elemento espiritual en 
sus vidas. 
 
 
CONSCIENCIA Y ESPACIO 
 
Del mismo modo que los individuos ascienden y 
elevan los patrones vibratorios de toda la vida del 
planeta, por medio de la transmutación de la sustancia 
física, la consciencia de la mente que es parte de la 
materia, también se eleva. Este proceso de evolución 
está dando ahora un salto significativo para otra 
dimensión, hacia aquella que denomino Consciencia 
del Cristo o del Espacio. 



Manual del maestro 
 

 50

 
La obra de la Magia interna es reactivar el circuito 
entre la forma y la ausencia de forma y así facilitar la 
aparición de la creación consciente. La Magia interior 
es el vehículo natural de la consciencia crística porque 
liga los dominios vibratorios superiores que están 
arriba, con la materia que está debajo, por medio de la 
elevación del nivel de vibración de la propia materia. 
“Así como es arriba es abajo”. 
 
Llamo a este paso Consciencia del Espacio, porque 
exige un cambio en la gestalt de la solidez para la Luz, 
de la densidad para lo espacial. En vez de 
identificarnos con nuestra materialidad, lo hacemos 
con el Yo Divino, aquella parte de nosotros que es 
sustancia de Luz cósmica inteligente. Esta verdadera 
consciencia es la que nos permitirá volver a despertar 
nuestros poderes propios, hace tanto tiempo 
olvidados, y de nuestro sentimiento de fraternidad, no 
solamente para con toda la vida existente en este 
planeta, sino para con toda la vida que existe en 
cualquier lugar del Universo de Luz en expansión. La 
Magia interior es la religiosidad del futuro y sus 
métodos nos llevan a la Consciencia del Espacio, tanto 
interior como exterior. Veremos cómo la conquista del 
Espacio Interior abrirá caminos dimensionales para el 
Espacio Exterior, hacia los límites más lejanos de 
nuestro Universo físico. 
 



Manual del maestro 
 

 51

CREATIVIDAD 
 
La creatividad es la verdadera llama o esencia de la 
Vida. Todos nuestros actos son creativos y el 
autodominio es la expresión final.  
 
Cualquier persona es capaz de transmitir sus propias 
emociones y sentimientos, elevando sus pensamientos, 
manifestando creatividad y riqueza sin fin, generando 
bondad, sin destruir siquiera una pequeña parte de sí 
misma o de otra persona. No sustraemos cualquier 
cosa de nadie. El auto-dominio es una habilidad que, 
una vez aprendida, nos da una doble ventaja. De 
hecho, poseer nuestra total consciencia es vivir en 
libertad. 
 
Podemos decir que la Magia es una composición de 
ciencia intuitiva con religión universal proyectada por 
medio de expresiones artísticas. La ciencia, la religión y 
el arte se encuentran, de hecho, en la Magia, de la 
misma forma que se encuentran la Edad de Oro del 
remoto pasado, y cómo realmente lo hacen en 
sistemas más avanzados que el nuestro: La Magia es el 
propio proceso de creación, un flujo abundante e 
interminable de la Divinidad. 
 
La Vida es el mejor profesor, y la mayor enseñanza es 
la observación de la vida interior, que fluye y refluye 
de las fuerzas que crean la manifestación exterior y, a 
su vez, afecta los estados internos. El Oriente conoce 
este secreto, pero olvidó aplicar la dinámica al exterior. 



Manual del maestro 
 

 52

El Occidente sabe cómo utilizar los datos derivados 
de las realidades exteriores, pero olvidó las 
dimensiones interiores. Antiguas civilizaciones 
conocían ambas: la realidad interior y la exterior. 
Estamos nuevamente abordando, individualmente, la 
visión de la Vida como un todo. 
 
El método mágico, como todas las grandes verdades, 
es simple. Todo lo que necesitamos hacer es osar 
mirar y descubrir quién y lo qué realmente somos y nos 
apartemos del pequeño ego, del ambiente y del mundo 
de los efectos por unos momentos. Entonces 
podemos penetrar en la riqueza del que Es, del Ser, 
para descubrir una vez más que somos un 
microcosmo. Estamos rompiendo con los sistemas y 
creencias del pasado y aprendiendo a contemplar de 
un modo nuevo. La Magia interna nos hace retornar a 
nosotros mismos y, como volvemos en sí, recordamos 
que nuestra naturaleza es sagrada. 
 
La perspectiva básica de nuestro camino es la visión 
de toda la vida como energía, como patrones 
fluctuando de vibraciones distintas. A medida que 
vamos vaciándonos de los ingredientes más densos de 
nuestro ser, creamos un tipo de vacío-luz interior, que 
atrae hacia nosotros las frecuencias más puras de la 
Luz. La Magia es la ciencia/arte de la vibración, 
simbolizada por el casamiento alquímico del fuego con 
el agua: el fuego del espíritu y el agua de la vida. Por 
mucho tiempo nos anulamos, proyectando nuestro 
poder en sacerdotes y políticos, en sistemas y 



Manual del maestro 
 

 53

organizaciones. Podemos ahora alcanzar y estar en 
armonía directa con la Divinidad. Todos pueden sentir 
y saber lo que hay para sentir y saber. Cada uno de 
nosotros es un maestro, un Yo Superior, no en la 
creación, sino en aquello que ya existe, escondido en los 
archivos de la memoria del pasado original. 
 
 
 
LA PRÁCTICA  
 
¿Cómo practicar la Magia conscientemente? La 
primera respuesta que nos viene a la mente, es por 
medio de rituales. Las personas gustan de hacer las 
cosas de maneras específicas, tan estéticas, expresivas 
y espontáneamente como sea posible. La manera 
cómo realizamos nuestros rituales es un reflejo directo 
de nuestro gusto, sensibilidad y cualidad de afecto. 
Podríamos comenzar un día mágico, estableciendo el 
escenario: designar un determinado lugar y escogiendo 
un período de tiempo definido para su realización. En 
otras palabras, creamos un local sagrado, donde 
anticipamos la comunión directa con nuestro dios 
interno. El establecimiento del ambiente exterior da 
expresión al íntimo deseo de integración. Crear una 
estructura temporal fortalece la continuidad. La 
regularidad aumenta la cantidad de movimiento y 
fuerza, que construye y fortalece el verdadero 
movimiento circular que utilizamos en la Magia. 
 



Manual del maestro 
 

 54

El próximo paso sería centralizar la atención en el 
proyecto que tenemos a mano. Es necesario tener la 
seguridad de que tendremos la privacidad necesaria y 
de que no seremos interrumpidos. Entonces nos 
sentamos, confortables y silenciosamente, y ajustamos 
nuestros delicados mecanismos perceptivos de aquella 
manera que mejor funcione para nosotros. (Eso lo 
descubriremos por medio de diferentes procesos 
psicológicos y espirituales, que promueven el 
discernimiento y la capacidad de separar lo real a partir 
de lo ilusorio, y que aumentan el poder de resistencia, 
a través del cual aprendemos a mantener las 
percepciones y la aceleración de la energía). Sabemos 
que nos sintonizamos en nuestro íntimo cuando 
alcanzamos una profunda paz interior, cuando nos 
sentimos perfectamente relajados y vueltos hacia 
dentro de nosotros mismos, cuando ninguna 
perturbación interior nos molesta. 
 
Una vez tranquilizados los sentidos externos 
comenzamos el verdadero ritual con la Invocación: 
invocar al Yo Soy el Yo Divino.  
 
Esa llamada crea una penetración vibratoria en las 
frecuencias más elevadas de nuestro propio ser, 
aquella fuente original que nos proyectó, en primer 
lugar, en la materia y que continúa alimentándonos de 
vida. Una invocación es diferente a una oración en el 
sentido de que estamos convocando en el nombre y 
autoridad de nuestro Yo Divino haciendo uso de una 
herencia divina. Hacemos la invocación como 



Manual del maestro 
 

 55

emperadores o emperatrices en asociación con Dios. 
Pedimos que la Luz descienda para que la Ley de la 
Luz ejerza su dominio sobre la materia. Es mejor que 
sea hecho verbalmente, aunque en ciertas 
circunstancias, donde eso no fuera posible, solamente 
la intención pueda servir para enviar la energía 
necesaria en dirección a lo alto. Comprendan que es el 
impulso del Amor o de la adoración que da el poder 
de penetración, que nos permite la unión con aquella 
frecuencia que, en un mapa plano, está localizado allá 
arriba. Observen también que cuando “llamamos” a 
Dios, Él responde. Tiene que responder: Es el Yo. 
Comprendiendo esto nos es posible unir a la Tierra 
con el poder Divino a través de nuestro cuerpo. Nos 
volvemos el conductor de fuerzas cósmicas. 
 
La invocación es completa cuando sentimos un flujo 
de energía corriendo por dentro y por todos nuestros 
cuerpos. Eso es experimentado por algunas personas 
como un estado de gracia, bendición, éxtasis…La 
Magia no se detiene ahí; entonces ella capta esa 
energía y la lleva a expresarse. En el momento de la 
gracia creamos el Circuito Mágico, la corriente eléctrica 
que posibilita tanto la bajada de la Luz como la 
ascensión de la materia. En términos mágicos, estos 
son los procesos de magnetización y realización 
etérica, que ocurren en la transmutación y en la 
manifestación, de los cuales ya trataremos. El Circuito 
Mágico se establece por la unión con el Yo Divino, en 
el nivel cósmico de vibración y por la canalización de 
esas energías por mediación de la materialidad. La 



Manual del maestro 
 

 56

invocación no sólo da el movimiento en circuito, sino 
también la electricidad. Pero son las fuerzas cósmicas 
a través de nosotros las que actúan. Simplemente 
somos un vehículo, co-creadores de Dios, auxiliando, 
colaborando y bendiciendo la Vida con nuestro deseo 
de amar, que es nuestro Servicio. Potencialidades cada 
vez mayores de energía se tornan accesibles a nosotros 
y podrán ser captadas cuanto más utilizamos el 
Circuito Mágico, por medio de la Invocación y la 
aplicación de las Leyes de la Luz. 
 
Fundamentalmente, la práctica de la Magia interna es 
el uso de la transmutación de la llama violeta, llama de 
curación. Juntamente con el color y sustancia del oro, 
el fuego violeta simboliza y encarna el proceso mágico 
de transmutación de lo inferior para lo superior y, a la 
inversa, hace descender la Luz cósmica hasta los 
rincones más profundos de la materia. 
 
 
LA ELECCIÓN 
 
El vacío creado por la disolución sistemática de la 
densidad tiene sobre ella una fuerza que la constriñe, 
que exige el refinamiento de la consciencia y el 
discernimiento. Del mismo modo que atraemos la 
Luz, también lo hacemos con aquello que no la es. 
Libertad, consciencia, comprensión y responsabilidad, 
todo se junta. Nos abrimos para la Luz y también para 
la oscuridad. Somos los que abren, los que escogen, 
los que actúan. Es necesario que no haya mentiras o 



Manual del maestro 
 

 57

secretos para con el Yo. Es preciso saberlo desde el 
principio. 
 
En Magia como en la evolución espiritual, es 
importante comprender la naturaleza de la oscuridad. 
Hay dos tipos diferentes de oscuridad: la que contiene 
la Luz y la que la excluye. La primera es un fenómeno 
de la naturaleza cósmica; la segunda está hecha por el 
hombre. Mentiras, secretos, artificios y manipulación 
pertenecen al segundo tipo de oscuridad. Esta es una 
negatividad que no es polaridad para la Luz, sino que 
es una antítesis de ella. La mayoría de las personas se 
confunden en la creencia de que la oscuridad es parte 
necesaria de la vida. Para la creación de la materia  lo 
es; para el espíritu, no. Rabia, miedo, duda, 
inseguridad, enfermedad y vejez no constituyen una 
parte necesaria de la vida. Son creaciones anómalas del 
ego, animadas y aumentadas por millares de años de 
ignorancia espiritual y psicológica. 
 
Una vez hecha la elección por la consciencia superior, 
necesitamos permanecer firmes. Esa determinación es 
necesaria en cuanto estamos en el cuerpo físico y 
sujetos a las leyes de la materia que encubren, en cierta 
manera, nuestras percepciones. La mejor práctica que 
asegura nuestra pertenencia a la Luz es la práctica de la 
Gratitud, el agradecimiento por la Asociación Divina. 
Por esa razón, todas las prácticas de la Magia Interna 
termina con una Acción de Gracias, una expresión de 
agradecimiento a Dios por la Vida, por la Luz, por el 
Amor. Esa Acción de Gracias debe ser una afirmación 



Manual del maestro 
 

 58

verbal de aceptación de la condición que fue solicitada. 
En otras palabras, agradecemos a la Divinidad por la 
sanación ocurrida; por el pedido concedido, ahora y 
siempre, nunca ausente ni tardío. Esa aceptación cierra 
la Invocación y lleva realmente a manifestar la imagen 
que creamos en el estadio inicial, particularmente 
cuando la colocamos en un tiempo futuro. El 
movimiento circular mágico suministra la energía y la 
sustancia que creará aquello que estamos procurando, 
por medio del uso de los tres poderes mencionados 
anteriormente, que ahora son impulsados hacia el éter, 
por el uso correcto de la voluntad en línea directa con 
la Ley de la Luz: “Dios es la única presencia, la única 
inteligencia, la única energía y sustancia actuando en todas 
partes”. 
 
 
LAS OPOSICIONES 
 
La anatomía energética humana es el lugar de 
actuación perfecto para las fuerzas divinas. Es 
construida tanto en el interior como en el exterior, por 
manifestaciones favorables, tanto de las modalidades 
terrestres como las cósmicas. Los cinco dedos de la 
mano, el par de ojos, la nariz, los pies, manos, etc., las 
cavidades con los órganos, el cráneo, el tronco con su 
resonancia…Tenemos mucho que agradecer. Dentro 
de nuestros cuerpos residen las llaves de la religiosidad 
y del auto-dominio, particularmente cuando son 
reveladas por el mecanismo de la respiración. 
Especialmente en los últimos años se ha escrito 



Manual del maestro 
 

 59

mucho sobre el arte de respirar. Respirar es sinónimo 
de vida. Renacer, por ejemplo, es tan antiguo como la 
Magia. El Oriente recuerda apenas una fracción de los 
poderes generados por la práctica de la respiración, 
como las enseñadas en filosofías, tales como el 
Taoísmo y sistemas tántricos. Estamos volviendo a 
aprender ahora que la respiración no es sólo un 
fenómeno físico. Dentro del instrumento humano 
reverbera la respiración divina, la respiración cósmica 
de fuerzas electromagnéticas, que oscilan en nuestro 
alrededor en un océano de pulsaciones. 
 
La respiración activa las propiedades de nuestras 
facultades inferiores y fortalece también la sustancia 
para la transmutación. Dependiendo de cómo 
utilizamos la respiración, activamos los elementos 
agua, aire, tierra o fuego y captamos de esos elementos 
aquellos poderes que necesitamos, ampliados o 
modificados. De tal manera la respiración es un 
catalizador al servicio de los tres grandes poderes, con 
infinitas aplicaciones. 
 
A pesar de la existencia de ciertos sistemas de 
respiración, podemos encontrar el tan necesario 
equilibrio en el camino espiritual. A menos que se 
tenga una vida estabilizada, y eso incluye una dosis de 
humor y actividad, las prácticas intensificadas en el 
camino espiritual cobrarán sus tributos del organismo 
físico. La actitud de determinación y dedicación no 
debe nunca ser confundida con el fanatismo y la 
avidez espiritual. En un sentido bien real, hay una 



Manual del maestro 
 

 60

abundancia de tiempo. Porque tiempo es mente, y la 
Verdad reposa más allá de los dominios de ambos. 
 
La Magia interna está muy distante de la Alquimia de 
la Edad Media cubierta por el miedo y la mixtificación, 
oscurecida y ocultando poderes con pálidas 
manifestaciones por sí mismo obcecadas. En nuestro 
siglo no hay lugar para el miedo y la destrucción. Las 
fuerzas de la Luz prevalecen e iluminan nuestro 
camino para las verdades interiores que, una vez 
experimentadas, son irrefutables e irreversibles. No 
hay una prueba exterior que pueda ser ofrecida al 
escéptico. El Ser, si nos atrevemos a mirar, es una 
fuerte prueba de que hay solamente una energía, una 
sustancia, una Luz, una fuente, el dios interior. Una 
vez tocado, todo se transforma en oro. Y estamos 
entrando en la Edad de Oro. Oro y cristal son para la 
Magia lo que Dios es para la Vida; permanecen únicos, 
incapaces de ser contaminados, con la pureza de la 
totalidad, de la esencia y la integridad. 
 
La Magia interna es el fuego del espíritu en la 
encarnación. Y el fuego, como el hombre, no es de 
esta Tierra, aunque la Tierra sea parte de él. La Magia 
interna es un proceso que lleva a la verdadera fuente 
de todos los procesos: la propia Divinidad. 
 



Manual del maestro 
 

 61

FISIOLOGÍA ENERGÉTICA 
 
El estudio de nosotros mismos: nuestra humanidad, 
nuestros mecanismos, nuestras facultades y 
percepciones, es el estudio de una miríada de 
permutaciones de energía. Además de la anatomía 
física, poseemos una anatomía energética bastante 
compleja y sutil que regula nuestra mente, emociones, 
facultades psíquicas y espirituales. Aunque este no sea 
el último sistema, aquí vamos a explorar la dinámica 
humana en términos de siete cuerpos, cada uno de 
ellos responsable de siete facultades y condicionados 
por siete rayos. 
 
Poder es considerar que cada persona actúa en siete 
medios diferentes, llamados siete cuerpos o niveles de 
consciencia. Además de esos siete cuerpos, existen 
otras cinco dimensiones que, para nuestro nivel de 
comprensión, pertenecen al espíritu puro o fuerza 
cósmica. 
 
Cada uno de nuestros siete cuerpos fundamentales 
corresponde a una percepción y está compuesto de 
sustancia que, para nuestros propósitos, 
consideraremos como partículas en grados diferentes 
de densidad o condensación. Cada cuerpo vibra en 
una frecuencia o modelo específico. El todo o 
compuesto de los siete, actúa como una orquesta. La 
cualidad de la música dependerá del desempeño de 
cada una de sus partes. 
 



Manual del maestro 
 

 62

Hemos tenido pocos guías correctos para que nos 
expliquen cómo hemos de reaccionar y respondemos 
de la manera que somos. Mirar para nosotros mismos 
como un compuesto de energías es algo nuevo. Lo 
que todavía no comprendemos totalmente es que esta 
red energética que nosotros somos es totalmente 
programable. Nuestra mente es constantemente 
programada para creer y sentir de determinadas 
maneras, por nuestra sociedad, nuestro país, nuestro 
ambiente, nuestra cultura y nuestra época. De hecho, 
nos condicionamos, descomponemos y 
reacondicionamos a nosotros mismos. Nuestro 
mundo inmediato es una creación, un resultado 
directo de la mente sobre la materia. Y, aunque el 
comportamiento humano sea tratado en términos de 
moldes mentales, sabemos muy poco de lo que la 
mente realmente es; igualmente la luz de Freud y Jung 
y su conocimiento de los niveles sub y 
superconscientes. Actualmente estamos apenas 
comenzando a percibir que usamos solamente una 
fracción del cerebro. 
 
Físicamente, también sabemos poco. Cuando la 
medicina se divorcia de la mente, se fragmenta y es 
ineficaz. Hasta el estudio de las enfermedades 
psicosomáticas ofrece una visión superficial. La ciencia 
realmente no sabe que lo que hace a los hombres 
física, psicológica y espiritualmente “sensibles”, 
básicamente es porque no aplica los dominios del arte 
y de la metafísica. Aunque los rechacemos, 
necesitamos creer en milagros. La Magia Interior es el 



Manual del maestro 
 

 63

estudio de los milagros, de las leyes de la Luz, aquellas 
que gobiernan la realidad interior y que, a su vez, 
afectan el exterior. 
 
Se produce la transmutación por medio de un acto de 
fe generado por el sentimiento y la aplicación de la 
voluntad o poder del Primer Rayo, el de la meditación. 
Aquello que ha sido relegado a los dominios de la 
superstición, es resultado directo de la aplicación de 
leyes universales de energía o metafísica. 
 
Perdimos nuestra conexión con la metafísica y nuestro 
conocimiento sobre ella. La Magia Interna es el 
renacimiento de la metafísica, limpia, clara, simple y 
práctica. Cuando se conoce las leyes universales, se 
sabe que no hay milagros o que todo lo es. 
 
Todo es energía. Energía e interacción entre espacio y 
sustancia. Esta sustancia por medio del espacio posee 
inteligencia y reacciona a la orientación mental. 
Examinada de una manera simple, esa inteligencia es 
Luz o Dios. Esa unidad básica de la actividad es 
aquella a la que los antiguos definían como prana. 
Actualmente, estamos descubriendo partículas 
estructurales cada vez más pequeñas que el átomo, que 
son pura sustancia-luz y constituyen la esencia de toda 
sustancia. 
 
El hecho de que la vida es Luz viene siendo observado 
por cirujanos en el área de las glándulas pituitaria y 



Manual del maestro 
 

 64

pineal en personas con vida. No hay luz dentro de los 
muertos. Luz, en términos de brillo, parece ser vida. 
 
En esencia, el hombre es un ser cósmico, que existe 
como consciencia, que se expresa como un cuerpo de 
espíritu y materia física. El cuerpo en el cual existimos 
tiene su propia inteligencia, sus propios mensajes y 
respuestas, pero nuestra consciencia real es de orden 
superior, de Luz o Cósmica. Nuestros cuerpos y la 
consciencia o inteligencia, cuando están conectados se 
asemejan a la casa donde vivimos. Ella nos refleja, 
pero no es nosotros. 
 
Nuestra propia dualidad (humana y divina) es, en 
verdad, ilusoria. Somos seres cósmicos. Apenas 
pensamos que somos entidades físicas, porque la 
realidad tridimensional está muy difundida. Pero 
nuestras facultades son duales: tenemos la facultad de 
la consciencia cósmica y también de la planetaria. Y 
estamos sujetos a leyes, tanto de materia como de Luz, 
tanto de sustancia planetaria como de Luz cósmica. 
Estamos sujetos a las leyes de la energía en los dos 
niveles. 
 
En el nivel de la personalidad nuestras respuestas 
siguen leyes bastantes claras e interpretables. Donde 
quiera que nos volvamos, tenemos algún tipo de 
relación con las cosas vivas. Estamos constantemente 
enviando y recibiendo sentimientos. Hay un cierto 
patrón que trae a flote una reacción y un determinado 
sentimiento que identificamos con bueno o no tan 



Manual del maestro 
 

 65

bueno. Pero esta actividad no es lo que somos, sino 
que está en una inteligencia más elevada que la materia 
de lo que no podemos siquiera vislumbrar. 
 
Así, la personalidad debido a su sustancia planetaria, 
corresponde a la materia. El planeta tiene sus propios 
campos mentales y emocionales, exactamente como 
nosotros. Porque la Tierra también es una inteligencia, 
una entidad. En el nivel de sustancia planetaria, hay 
polarización o dualidad. Para que la materia se 
mantenga, es preciso haya polaridad negativa y 
positiva, es necesario un nivel de tensión que la 
mantenga compacta. El hombre, como parte del 
planeta, está sujeto a esas polaridades.  
 
Las polaridades existen sólo en relación a la sustancia 
planetaria o materia y no en los niveles más elevados 
de consciencia. Esas polaridades físicas, emocionales y 
mentales, esos conglomerados de opuestos, hacen 
reaccionar nuestros cuerpos inferiores y nuestras 
acciones y reacciones para con los otros. Es 
extremadamente importante para nuestra liberación, 
comprender que nuestras experiencias terrenales se 
aplican al vehículo, no a nuestra consciencia o a quién 
realmente somos en el nivel de la Existencia. 
 
El camino para el autodominio en el nivel de la 
personalidad reside en la comprensión de las 
dualidades que actúan dentro de nosotros y en la 
observación imparcial de las mismas. Nuestras 
reacciones polarizadas, tales como alegría y tristeza, 



Manual del maestro 
 

 66

amor y odio, armonía y discordia, dar y recibir, 
felicidad y miseria, son movimientos naturales de la 
polaridad. En el momento que intentamos permanecer 
en un polo, sin considerar el opuesto, creamos 
desequilibrio. En vez de intentar no sentir tristeza, 
podemos comprender que, aunque nuestra naturaleza 
sea bienaventurada, en ese momento se experimenta 
pesar. Ese proceso exige que nos identifiquemos con 
nosotros mismos al nivel del Ser (más allá de la 
dualidad), al aceptar la actividad de las leyes de la 
materia. Eso no es represión, como se podría pensar, 
sino una recalificación de la energía. Entonces seremos 
capaces de integrarla a nuestra cualidad. 
 
El sentimiento de desamparo se origina de la creencia 
de que somos materia. Nace también de la creencia de 
que estamos sujetos a la dualidad en todos los niveles. 
La única manera de trascender ese círculo vicioso es 
situarnos como Seres de Luz, en otras palabras, quedar 
en unión con nuestro Yo Superior. Si estamos tristes, 
observemos la tristeza. No estamos apesadumbrados, 
es el cuerpo que lo está; la química del cuerpo 
emocional está pasando por la tristeza, 
experimentando la separación. No neguemos la 
experiencia ni la vayamos a fragmentar 
posteriormente: vamos a aceptarla. La integramos en 
nuestra totalidad y eso hará que ella gane fuerzas o 
más movimiento a medida que también aumentan sus 
niveles de tolerancia y una energía mayor. En vez de 
excluir esa energía, transformemos su cualidad 
añadiéndola a nuestro sistema total. 



Manual del maestro 
 

 67

 
Hay tipos diferentes de energía que influencian y 
estimulan reacciones en nosotros. Tal vez las más 
difíciles de ser dominadas sean aquellas que surgen por 
medio de la intimidad, principalmente la de índole 
sexual. De ahí el miedo en relación a la intimidad que 
existe en nuestros tiempos. En ese nivel, todas las 
energías convergen para el sistema vibratorio más 
intenso y denso de la anatomía humana. El chakra 
básico adquiere una mayor fuerza para un propósito 
específico: capta energía y la convierte en forma de 
vida. Su poder es enorme. 
 
Cuando se comparten las energías con alguien en una 
íntima proximidad física, mental y emocional y ese 
alguien abandona por cualquier razón, se siente la 
retirada de aquella acción energética conjunta. La 
Magia de la energía en relaciones es absolutamente 
fundamental al proceso de vida, al de transformación, 
de transmutación, de recalificación y expansión de 
consciencia. Los síntomas de esa retirada emocional 
son tan dolorosos como los que experimentan alguien 
a quien se le administra una medicación. De hecho, el 
hábito o el afecto, es fundamental en las leyes de la 
materia, pero no en las de la Luz. 
 
¿Cuántos de nosotros no ha pasado por el sentimiento 
de desgarramiento interno, al sentir la separación de 
un ser querido? No nos sentimos enteros, sino 
heridos. En ese momento experimentamos la acción 
de las leyes materiales, de la separación que está 



Manual del maestro 
 

 68

ocurriendo. De la misma forma cuando podamos una 
planta, ella sufre. Puede marchitarse por uno o dos 
días, adaptarse y crecer fuerte de nuevo. Aunque haya 
sido reducida a la mitad, vuelve a ser un todo. El 
aspecto de la alquimia energética en las relaciones será 
tratado más adelante. 
 
La personalidad que tenemos es un reflejo de cómo 
respondemos a nuestras polaridades interiores. Así, 
podemos tener una personalidad alegre, triste o 
melancólica. Tener una disposición nerviosa o 
letárgica. Nuestras personalidades revelan cómo 
utilizamos nuestras polaridades y la serie de respuestas 
por nosotros programadas en nuestro ordenador 
humano. Realmente somos aquello que programamos. 
Si estamos tensos por hábito, miedo o tristeza en la 
vida, no podemos ser felices. Si damos importancia a 
la luz del Sol, en vez de a la oscuridad, seremos 
luminosos. Creemos en nosotros mismos de acuerdo 
con lo que escogemos para cualificar la energía de 
nuestras respuestas a la vida, y ellas actúan como un 
imán para cualidades semejantes, tanto constructivas 
como destructivas. 
 
Proyectamos lo que sentimos y sentimos lo que 
proyectamos. Todos sabemos que, cuando estamos 
amando, todo parece hermoso. Podemos hacer 
cualquier cosa. Está todo en su lugar correcto y 
cualquier cosa es posible. Pero, en el momento en que 
alguna cosa se cruza en nuestro camino, quedamos 
frustrados, malhumorados, irritados. Y si alguien dice 



Manual del maestro 
 

 69

algo desagradable, tendemos a creer en él, y el mundo 
que era bello, repentinamente se vuelve oscuro. Nada 
funciona, nada es verdad. Quedamos irritados y parece 
que todo está en contra de nosotros. 
 
¿Qué es lo que ha pasado? Nosotros creamos una 
reacción emocional en cadena, que se refleja y regresa 
a su punto de origen y hasta sobre los acontecimientos 
del ambiente en el que estamos. Perdemos la visión de 
las cosas, la identidad con nuestro Yo, como una 
presencia consciente en un mar de causa y efecto en 
torno a nuestra vida. 
 
El mundo es realmente un reflejo de nuestro 
autodominio o de su ausencia y se esparce en nuestras 
relaciones, éxitos o fracasos, salud, negocios, etc. Si no 
hay maestría en nuestro mundo, es que no hemos 
integrado algún aspecto de nosotros mismos que se 
relacione con él. Si tenemos problemas y sentimos que 
se debe a un fallo de alguien más, esta es una clara 
indicación de que estamos haciendo o no, algo que 
atrae esa sensación. Y eso puede alcanzar tanto los 
niveles energéticos más altos como los más bajos de 
nuestra vida. 
 
El autodominio necesita ser incorporado por medio 
de actos físicos. No hay cualquier diferencia entre 
nosotros aquí y los magos de Oriente. Estos pueden 
haber alcanzado la iluminación, pero muchos de ellos 
precisarán retornar de sus montañas e incorporar tal 
iluminación. Vivir en un pico de un Himalaya no 



Manual del maestro 
 

 70

significa haber integrado la naturaleza humana. Hay 
que transmutar la sustancia en sus aspectos físico-
emocional-mental, en relación al mundo. 
 
La conciencia del mago, que es la base de toda obra de 
transmutación y de toda maestría, es el manejo y 
control armonioso de los tres cuerpos inferiores, que 
le permiten escoger y le da una sensación de dirección. 
Escogemos donde queremos ir, lo que queremos 
hacer y cómo manifestarlo en nuestro mundo. 
 
No hay nada imposible cuando se ejerce un sabio 
control sobre el cuerpo emocional, sin cualquier trazo 
de supresión o represión. Es necesario que no haya 
tensión que cubra ese tipo de control. 
 
El control al que me refiero proviene de la maestría, la 
absorción y recalificación de la energía. Él nos da una 
capacidad de contener y trascender la energía dentro 
de sí mismo. En el nivel mental es un conocimiento. 
 
Al aceptar la energía, sea física, emocional o mental, 
ganamos no solamente control, sino también claridad 
y una capacidad para expresarla en una dirección 
creativa. Es por eso que la verdadera elección es todo. 
 
 



Manual del maestro 
 

 71

EL PRIMER PROPÓSITO  
 
Examinemos cómo llegamos a ser quién y lo que somos. 
¿Cómo vestimos ese “manto de muchos colores”, esos 
siete velos? Si podemos concebir a Dios como un mar 
de fuego, vamos a concebirnos como una minúscula 
chispa de una llama, que se individualizó a partir del 
fuego. Asumamos en este punto que queremos 
experimentar por nosotros mismos y, tal vez, hasta 
deseemos crear un universo. Como una centella, 
desarrollamos nuestra vida en el momento que lo 
decidimos. Y nos sentimos llenos de energías. 
 
Esa centella tiene su propia naturaleza cohesiva, pero 
como gira en el espacio a gran velocidad, se le adhiere 
la sustancia durante su viaje, por medio de estructuras 
de vibraciones cada vez más bajas. En cada nivel la 
sustancia recogida crea un cuerpo o vehículo de 
expresión. En cada estadio, las vibraciones son tan 
absorbentes que, con el tiempo, la esencia de la chispa 
como luz va desapareciendo. A medida que la centella 
experimenta el aspecto más denso y grosero de las 
nuevas vibraciones, comienza a expresar aspectos de 
densidades que causan dolor, tal como la posesividad y 
la envidia, cualidades que son de la materia y no de la 
Luz. 
 
Entonces, cada vez que el dolor sea grande, la 
atención como deseo se vuelve nuevamente para la 
todavía pequeña expresión o memoria de luz interna, 
tan ilusoria o semejante a un sueño como pueda 



Manual del maestro 
 

 72

parecer. Cuando la pequeña luz retorna a su verdadera 
naturaleza, se expande cada vez más y se inicia un 
proceso de ascensión. Y ese es su real propósito 
inicial: crear universos por la expansión de la luz y 
obtener el autodominio por la propia experiencia. 
 
En cuanto la pequeña centella aprende a transmutar la 
densidad, lo hace también con la energía, aprende a 
co-crear con lo que es de hecho ella misma en una 
frecuencia superior de existencia. Y eso lo hace en 
cada nivel de consciencia, en cada uno de los 
vehículos o cuerpos. 
 
¿Qué significa eso para nosotros, exactamente aquí en 
esta existencia tridimensional? Dentro de cada átomo 
de sustancia física hay un punto de luz sobrante de la 
centella original. Esos puntos de luz son parte de 
nuestros Yoes cósmicos, de nuestros Cuerpos de Luz. 
A medida que crecemos en comprensión y 
consciencia, nos volvemos más leves en el verdadero 
sentido de la palabra. Algunos santos parecerán hasta 
luminosos; hay una especie de brillo que emana de la 
carne. Ese proceso ocurre naturalmente. Lo que la 
Magia Interior hace es acelerar el proceso, por medio 
de la expansión consciente de los puntos de luz 
existentes en el centro de cada átomo de nuestros 
cuerpos celulares.  
 
En una fase simultánea de desarrollo, procuramos 
comprender nuestra composición psicológica como 
un proceso de actividad energética. La psicología de 



Manual del maestro 
 

 73

los Siete Rayos suministra un panorama de ese 
proceso. Desgraciadamente no hay un número 
suficiente de personas que comprendan tal psicología 
y sean clarividentes o suficientemente puras para 
traducir los datos en un lenguaje común. Al 
comprender la composición de los siete rayos pasamos 
a entender otras cosas. Comenzamos a darnos cuenta 
de los filtros específicos por medio de los cuales 
operamos. 
 
El verdadero propósito en la encarnación es traer 
hacia abajo aquella luz y elevar o consagrar la materia 
en cada nivel de consciencia. Hacemos eso al 
experimentar todo lo que es digno de experimentación 
e integrar la energía de cada acto, cada emoción, cada 
pensamiento a nuestra totalidad. Esa energía está 
incrustada dentro de nosotros, en la existencia 
tridimensional, en el centro de cada una de las células 
de nuestro cuerpo físico. A medida que ocurre el 
proceso de iluminación, afecta a todos los cuerpos que 
están sobrepuestos alrededor del cuerpo primario o 
cuerpo de Luz. 
 
Cuando estamos encarnados, cada uno de esos 
cuerpos y la constitución psicológica de nuestra 
personalidad son determinados por los siete rayos. Los 
rayos determinan nuestra actitud, aspiraciones y hasta 
nuestro modus operandi, creando el ambiente para la 
canción individual que cantamos, para la danza que 
danzamos. En otras palabras, la expresión de la 



Manual del maestro 
 

 74

verdadera cualidad de nuestra vida en su potencial no 
contaminado. 
 
La tarea de la vida es descontaminarse o purificarse en 
todos los niveles, a fin de producir el puro elixir 
alquímico individualizado. La combinación de los 
rayos fue escogida por nuestro propio Yo Superior, 
con la colaboración de consejeros de dimensiones de 
Luz superiores, para el específico propósito de 
complementar las experiencias. 
 
La psicología de los Siete Rayos, mucho más que la 
Astrología, puede ayudar a descubrir nuestra 
composición y, de ese modo, reducir años dolorosos 
de tentativa y errores. Comprenderemos que no 
podemos hacer lo que otros hacen, pero sí que 
podemos conseguir otras cosas que ellos no pueden. 
Eso elimina la competitividad y la comparación, que 
son causas de conflicto y discordia en las relaciones, 
miedo y culpa en niveles internos. Conocer nuestras 
fuerzas y límites trae un profundo relajamiento y una 
paz que lleva a la maestría. 
 
¿Nos preguntamos qué es lo que hemos venido a 
hacer aquí? ¿Cuál es la mejor actitud positiva? ¿Cuáles 
son las áreas de dificultades? Estas son cuestiones para 
una auto-exploración. Además de esas, haremos otras. 
Hay que atreverse a ir cada vez más profundamente, 
haciéndonos más y más preguntas. Las respuestas no 
vendrán, a menos que preguntemos. 
 



Manual del maestro 
 

 75

 
LOS 7 RAYOS 
 
Los siete rayos son partículas estructurales de la 
Creación, los principales ingredientes. Cada uno 
representa no solamente un color, sino también una 
nota musical y una cualidad. Los rayos proyectan más 
una fuerza que una energía. Una fuerza es diferente de 
una energía, porque es dirigida y específica. Cuando 
esas fuerzas penetran en la atmósfera de un planeta, 
sea grande como la propia Tierra o pequeña como el 
campo de energía de un individuo, colorean esa 
atmósfera. 
 
Todo lo que existe en manifestación fue alcanzado por 
los rayos, en particular por los siete primarios. Sirven 
para crear el carácter de formas particulares de vida. 
Es por eso que digo que el estudio de los rayos puede 
servir para promover una profunda comprensión de la 
personalidad humana y de los tipos de cuerpo, una vez 
que condicionan las propias influencias astrológicas, al 
mismo tiempo que nos afectan directamente. 
 
Nuestro sistema planetario está construido en la escala 
del doce, pero su aspecto visible consiste actualmente 
en solamente siete. Aunque hablemos de siete rayos 
primarios, la influencia de otros más recientes es 
evidente. Hablo de los rayos color plata y color 
dorado, que sirven para acelerar la estructura atómica 
para propósitos inter-dimensionales. Los rayos por sí 
mismos, son fuerzas que se manifiestan como 



Manual del maestro 
 

 76

cualidades y están apenas simbólicamente asociados 
con un color. Por eso, podemos notar que los colores 
se modifican de acuerdo con las necesidades del 
planeta. 
 
Las cosas están relacionadas entre sí y todo en la vida 
está en relación. Los siete rayos colorean los siete 
cuerpos y también son retratados en los siete chakras. 
Los cinco cuerpos o dimensiones restantes y los cinco 
chakras externos al cuerpo serán explicados en el tema 
de la actividad inter-dimensional. En ese nivel también 
hay rayos cósmicos que no tienen una relación 
cualquiera con la vida planetaria en niveles humanos. 
Así como hay rayos permanentes para la Tierra, hay 
otros que son dirigidos por la inteligencia 
interplanetaria  para propósitos específicos durante 
ciertos períodos de tiempos. Hay una jerarquía 
planetaria, galáctica e intergaláctica de inteligencias 
avanzadas, que dirigen el curso de la vida y visionan su 
evolución. Con todo, para los propósitos de la Magia 
Interior, no es necesario comprenderla. Lo que 
necesitamos entender es a nosotros mismos, nuestra 
propia composición o anatomía, cómo nuestras partes 
funcionan y cómo alcanzar el autodominio sobre 
nosotros mismos y nuestros poderes creadores 
inherentes. En otras palabras: cómo, conscientemente, 
tomar parte en todo de la Vida. 
 
Los siete rayos se originan del módulo primario de tres 
fuerzas: la trinidad básica del aspecto padre-madre, del 
aspecto hijo y del aspecto espíritu. La fuerza padre-



Manual del maestro 
 

 77

madre o primer rayo sirve para impulsar la vida hacia 
delante. Es la pura voluntad que más tarde es 
representada como fuerza, determinación y liderazgo, 
instilando protección, poder, iniciativa y fe. El color 
para esa fuerza es el azul: fuerte, frío, penetrante, 
primordial e infinito. Desde los tonos más profundos 
hasta aquellos más pálidos, el azul inspira 
determinación y confianza. Como las 
correspondientes notas musicales. Ciertos 
intermediarios mitológicos o angélicos están asociados 
a esta fuerza, como el Arcángel Miguel, Hércules y 
Krishna. 
 
El segundo rayo es el de la iluminación, que es la 
sabiduría a través del amor. Es visto en relación del 
hijo con el padre-madre pues, libre de la necesidad de 
moverse hacia adelante, se somete a la evaluación, la 
iluminación y la enseñanza. Ese rayo fue 
ejemplarizado en la historia por Buda y Jesús, pues 
ambos suministraron modelos, fundamentalmente de 
formas-pensamientos, para la humanidad. Es el color 
de la inteligencia, la paz y la iluminación: el amarillo. 
También es el color del Sol, que no solamente 
alimenta sino que ilumina. 
 
El tercer rayo nos recuerda el aspecto del espíritu o 
amor divino. Libre de la necesidad de crear y 
comprender, el tercer aspecto se relaciona con la pura 
actividad, con la magnificencia de irradiar una 
totalidad, de la infinita creatividad que fluye de una 
totalidad y una naturaleza cohesiva auto-sustentada. 



Manual del maestro 
 

 78

Es la pura fuerza del sentimiento-pensamiento que 
suministra la actividad motriz para toda la 
manifestación y da origen a los cuatro rayos restantes. 
Esa es la verdadera inteligencia del corazón. El color 
de este rayo es rosa, desde los matices más pálidos 
hasta el más profundo magenta. Figuras históricas 
bajo este rayo han generado benevolencia, tal como 
Francisco de Asís. Este rayo también gobierna toda la 
vida vegetal y animal del planeta, así como la 
distribución de la energía. 
 
Los cuatro rayos siguientes emanan de la actividad del 
tercero. Son fuerzas creadoras generadas a partir de la 
reserva central de energía del espíritu que puede, ahora 
que ya fue lanzado a la vida, tener una forma y que 
animada por la fuerza del sentimiento, se puede 
expresar en la más diminuta forma de vida. 
 
El cuarto rayo fue denominado de armonía en el 
conflicto, porque promueve una estabilidad que 
solamente puede ser alcanzada por medio de la 
experiencia. Una vez aparecidas las ideas, al aplicarlas a 
las situaciones de la vida se crea la forma por medio de 
un proceso de tentativa y error. El cuarto rayo buscará 
preservar la pureza del impulso original cuando genera 
implantación y expansión. Combinará con todos los 
aspectos de la expansión y la contracción, pues la 
última da inicio a la primera. Este rayo en particular 
está incorporado al concepto de pureza y su color es el 
blanco o el transparente cristal. Entidades como Palas 
Atenea y el Arcángel Gabriel personifican su actividad. 



Manual del maestro 
 

 79

 
El quinto rayo tiene el color verde y representa la 
Verdad en todos sus aspectos, incluyendo sus 
aplicaciones sistemáticas al Servicio. Está 
simbólicamente representado por “el ojo de Dios que 
todo lo ve”, logotipo de las antiguas Órdenes 
Masónicas. Está representado por el Arcángel Rafael y 
por María, madre de Jesús. Es el principal rayo 
responsable por todas las curaciones y por el 
funcionamiento de la Ley, tanto en su expresión 
exotérica como esotérica. 
 
En cuanto el cuarto rayo establece la solidez y el 
quinto la aplicación sistemática, el sexto rayo retorna a 
la Fuente por medio del aspecto de la devoción. Su 
actividad está relacionada con el mantenimiento de la 
Paz e íntimamente ligada a la emotividad, su 
refinamiento y espiritualización. La maestra Kuan-Yin 
es un ejemplo excelente de bondad y compasión de 
Dios que él inspira. 
 
Exactamente como la Tierra tiene sus ciclos, los rayos 
predominan de manera cíclica durante ciertos períodos 
de tiempo. En la época de la predicación de Jesús en 
Judea, el rayo predominante era el sexto. Aquél fue un 
espacio de gran intensidad emocional y la necesidad de 
refinamiento era urgente. Jesús captó la energía de su 
tiempo, el aspecto de rendición devocional al Padre o 
Divinidad y la elevó al aspecto de trascendencia en tal 
extensión que la cristiandad llegó a llamarle Príncipe 
de la Paz. Este rayo está íntimamente asociado al 



Manual del maestro 
 

 80

segundo rayo, siendo el maestro Jesús el propio rayo. 
A medida que las necesidades del tiempo van 
cambiando y este ciclo del siglo XXI en particular, 
requiere menos fuerza emocional, más claridad de 
mente y el funcionamiento de una mente superior,  la 
necesidad de la actividad de este rayo disminuyó un 
poco y ha sido suplantada por la actividad del segundo 
rayo. 
 
El rayo predominante en el momento presente es el 
séptimo rayo, un retorno al orden superior representado 
por el concepto de Libertad y Ritual. La actividad 
ritualista o rítmica, tal como fue establecida 
anteriormente, genera la cantidad de movimiento o 
energía mayor necesaria al proceso de limpieza 
cósmica inicial, que caracteriza este ciclo. El Rayo 
Violeta es el fuego transmutador, la fuerza 
purificadora, curativa, regeneradora, llevándonos a un 
estilo de vida cualitativamente diferente que surge en 
el planeta. Aquí la trascendencia es de lo individual 
para lo global, de lo personal para lo impersonal, de lo 
mundano para lo espiritual. El Rayo Violeta es 
representado por el influjo de las enseñanzas del 
Maestro Conde de Saint Germain, célebre alquimista 
de la historia europea. También está caracterizado por 
el resurgimiento de prácticas antiguas y rituales, 
particularmente los de carácter druídico en lo que 
respecta a la Tierra. 
 
 



Manual del maestro 
 

 81

ESPACIO DE APLICACIÓN PERSONAL 
 
Cada uno de nosotros encarnó bajo un cierto Rayo del 
Alma, que es el del Yo Superior. Éste será uno de los 
tres rayos principales y marca registrada de nuestra 
esencia. No siempre es fácil identificar ese rayo que, 
frecuentemente, es oscurecido por la personalidad. 
 
El Rayo de la Personalidad da forma al temperamento 
que tenemos, resultante de encarnaciones previas, lo 
que escogemos tener para aprender aquello que 
venimos a experimentar. Este rayo determinará 
nuestro propósito de vida individual, las aspiraciones 
que nos impulsan a la acción. 
 
Hay que sentirse libre para identificarse con las 
características contenidas en cada rayo y ver cuáles son 
las más notables en nuestra personalidad, en nuestro 
cuerpo, en las mentes y en los más íntimos deseos. 
¿Aspiramos a la belleza como expresión del Supremo? 
¿O al Amor? ¿Quién sabe la Suprema Verdad? 
 
Los rayos se manifiestan diferentemente y en distintos 
vehículos. Hemos de forzar un poco las definiciones 
para determinar cuál será el rayo de nuestro cuerpo. 
Un primer rayo corporal generalmente será resistente 
y fuerte, mientras que un tercero sería suave y 
realizador. Hay que atreverse a explorar y 
experimentar. Mientras avanzamos en el estudio de 
este Manual, aprenderemos cómo conseguir la ayuda 
de nuestro Yo Superior para instruirnos a fin de 



Manual del maestro 
 

 82

ayudar a descubrirnos y comprendernos a nosotros 
mismos. Nuestro Yo Superior está pensando 
constantemente, sintiendo, hablando dentro de 
nosotros. Confiemos en él. 
 
Examinemos nuestros talentos y sus aspiraciones, 
acciones e inspiraciones. Vamos a descubrirnos más 
como cualidad energética que como un estudio 
psicológico. Entremos en cada uno de los colores y 
experimentemos la cualidad de cada uno de ellos. 
Incluso podemos comprar tejidos de colores primarios 
y colocarlos en las paredes de nuestras casas. Y que los 
colores sean puros. Nos sentamos frente a cada color, 
lo absorbemos, nos proyectamos en él cerrando los 
ojos y dejando que nos cubra. 
 
¿Con qué colores tenemos afinidad y cuáles 
rechazamos? ¿En qué niveles? ¿Cómo nos afectan? 
Hagamos un esquema de tales reacciones y, más tarde, 
repitamos el proceso para comprobar si las mismas 
variaciones se aplican, antes de intentar determinar 
cuál sería nuestra combinación individual de rayos. 
 
Hagamos dos cuadros resumiendo las características 
de los rayos y su uso por medio de visualizaciones, 
particularmente para la obra mágica de transmutación. 
A lo largo de todo el Manual de Prácticas, haremos 
sugerencias sobre su uso. 
 
 



Manual del maestro 
 

 83

EL SEPTENARIO 
 
El número siete tiene un papel importante en este 
sistema de mundos y caracteriza toda realidad 
manifiesta. Siete Rayos. Siete Cuerpos. Siete Chakras. 
Además, encontramos cinco otras dimensiones 
pertenecientes a experiencias planetarias, pero no al 
nivel de la evolución personal, como veremos. 
 
Ya establecimos que el Yo real es una centella del 
Espíritu que carga diferentes ropajes. Estos 
revestimientos, en estadios diversos, constituyen los 
siete cuerpos. El primero es el de las frecuencias 
energéticas más refinadas de la Luz. Lo llamamos 
séptimo cuerpo que es como lo vemos bajo el punto 
de vista de la materialidad. El último cuerpo es el 
físico. Para nuestros propósitos, es el primer cuerpo. 
 
Podemos llamar a la chispa original de Yo Divino 
Individual. Sus atributos son los de la Divinidad  y es, 
de hecho, la Presencia de la Divinidad Individualizada, 
tan primitiva, tan pura y totalmente poderosa como 
siempre lo fue, aunque oscurecida y fuera de uso. Esta 
Presencia reside en las más superiores regiones de la 
escala vibratoria planetaria, la décimo segunda 
dimensión. Representa la marca registrada de una 
individualidad y su fuerza de Vida en el nivel 
electrónico. Es la Fuente que captamos: es la Vida, la 
Inteligencia. Es el Amor. El Yo Divino, Dios. 
 



Manual del maestro 
 

 84

Esa fuente electrónica se proyecta por medio de 
diferentes dimensiones hasta que alcanza el tercer 
plano, que es donde estamos en forma física. En 
medio del camino entre la tercera y décima segunda 
dimensión está la séptima. Esa dimensión, como 
veremos con más profundidad, es la región de los 
Registros Akásicos y del Yo Superior. Es el estado 
intermedio, el puente entre nuestro Yo Superior y 
nuestro Yo cósmico. 
 
Mientras tanto, veamos el proceso de creación de los 
cuerpos y cómo ellos se relacionan con nosotros en el 
aquí y ahora. Cada cuerpo, desde el séptimo al 
primero, es una especie de transformador reductor de 
voltaje, canalizando la fuerza de la Vida en grados y 
variaciones de expresión. La vibración electrónica del 
séptimo cuerpo es absoluta. Como la Divinidad, es 
Todo-Lo-Que-Es, sin atributos. Para expresarse necesita 
fragmentar sus poderes, capacidades y energías. Si la 
vibración electrónica fuese dirigida al físico, lo 
electrocutaría inmediatamente y fundiría todos sus 
circuitos. 
 
Cada uno de los siete cuerpos actúa como una capa 
protectora para el siguiente. Cada uno es un vehículo 
de consciencia que percibe una actividad y un dominio 
específico de vibración constantemente, estemos o no 
conscientes de él. En el camino de la Magia Interna 
nos esforzamos para detectarla y actuar 
conscientemente, dentro de cada uno de esos niveles. 
 



Manual del maestro 
 

 85

Aunque los siete cuerpos, como facultades de 
consciencia, se expresen en una realidad 
tridimensional, los primeros tres cuerpos: el físico, 
emocional y mental, constituyen la llamada 
personalidad. 
 
El cuarto cuerpo es como un puente entre los tres 
superiores y los tres inferiores. Es un mensajero y 
archivador, que sirve como un diagrama para los tres 
cuerpos inferiores cada vez que encarnamos. Los tres 
cuerpos superiores son más espirituales por naturaleza 
y sirven como receptores y transmisores inter-
dimensionales y cósmicos. 
 
El cuerpo físico es en realidad, un conglomerado de 
todos los otros, con la añadidura de materia o 
sustancia planetaria. Todos los otros cuerpos están 
compuestos de sustancia-luz. Eso explica por qué 
todo lo mental, emocional, psíquico y espiritual, se 
encuentra plasmado en el cuerpo físico. 
 
Seguidamente daremos las características generales de 
los siete cuerpos como se experimentan en el plano 
material, en orden a su creación y descenso en la 
materia. 
 
 
EL SÉPTIMO CUERPO 
 
Es el que llamamos Cuerpo Electrónico. Tiene forma 
cilíndrica y envuelve a todos los demás dentro de sí. 



Manual del maestro 
 

 86

La sustancia del cuerpo electrónico, aunque incrustado 
en todos los cuerpos incluso en el celular, se encuentra 
en su forma más original en la superficie más externas 
del cilindro. Es el grado más refinado de la sustancia-
luz, que puede aparecer como filamentos de luz 
dorada y plateada. 
 
En nuestros sueños y estados meditativos, cuando nos 
sentimos expandidos o exaltados, estamos 
frecuentemente en contacto con la realidad pura y sin 
forma de nuestro cuerpo electrónico. De hecho, es un 
cuerpo cósmico, sin ninguna relación con la forma 
material. 
 
Visualmente: se advierte la Inmensidad. La sensación 
es de grandes espacios y luz, sustancias diáfanas y 
grandes formas de luz. 
 
Auditivamente: el sonido que se escucha es semejante 
al sonido puro o a una poderosa y profunda pulsación. 
 
Sensorialmente: se experimenta una inmensa paz y 
tranquilidad, inexplicables y sin contenido. Es también 
energía, como si fuésemos un Sol de proporciones 
majestuosas y de luminosidad inconmensurable. 
 
Cuando se es capaz de mantener la consciencia en este 
nivel, lo que se consigue por la meditación en 
ambientes de los cuales fue separada toda estimulación 
externa, como la urbana, la experiencia es lo que en 



Manual del maestro 
 

 87

Oriente es llamado de Samadhi sin semilla, porque no 
hay perspectiva desde la que observar la realidad. 
 
Todos los Avatares e Iluminados que cuidan este 
planeta residen en este nivel. Para alcanzarnos y 
enseñarnos, reducen su vibración de tal manera que 
nos pueden contactar en uno de los planos inferiores. 
 
 
 
EL SEXTO CUERPO 
 
Es el Cuerpo Causal. Su forma es semejante a un 
óvalo y ocupa una esfera ligeramente menor en el 
interior del cilindro. Es notada como una forma 
compuesta de luz pastel radiante alrededor del aura. 
Este cuerpo está vagamente asociado con las 
actividades del séptimo cuerpo y de dimensiones 
superiores. 
 
Visualmente: se ve una luz y formas de luz, vistas 
desde una perspectiva centralizada. 
 
Auditivamente: la percepción es semejante a la del 
Séptimo Rayo. 
 
Sensorialmente: notamos un sentimiento de 
grandiosidad y dominio, de éxtasis espiritual y 
realización. Es el nivel emocional o sentimiento, del 
plano espiritual. 
 



Manual del maestro 
 

 88

Cuando la consciencia de una persona está estacionada 
en el nivel de vibración del Cuerpo Causal, decimos 
que se fundió con su Yo Superior o de Cristo, 
depositario de experiencias y perfecciones en la cadena 
de todas las encarnaciones. 
 
En cuanto el Cuerpo Electrónico es la esencia o 
fuente, el Yo Superior, el Cuerpo Causal, es la 
expresión individualizada en el nivel de esencia. Es 
nuestro Yo perfecto, aquello que el esoterismo 
cristiano llama “relación del Hijo con el Padre”. 
 
 
EL QUINTO CUERPO 
 
Es el Cuerpo Mental Superior. Su ámbito es más 
compacto y su forma es circular. En este nivel 
poseemos una mente clara, capaz de tratar con todos 
los niveles de la realidad. 
 
Visualmente: contactamos con nuestros guías y los de 
los otros, además de espíritus de elevado desarrollo, 
bellos, radiantes y divinos. 
 
Auditivamente: escuchamos la voz y el conocimiento 
interiores asociados a nuestro Yo Superior. Son los 
momentos de inspiración y profecía, donde vemos y 
escuchamos voces y deducimos el significado. 
 
Sensorialmente: una sensación de autodominio sobre 
el cuerpo físico, una experiencia de unidad de los tres 



Manual del maestro 
 

 89

cuerpos inferiores y una ligación directa con fuerzas 
superiores. Poder y seguridad son sus marcas 
registradas. 
 
El Cuerpo Mental Superior actúa como un puente de 
comunicación entre todos los cuerpos. Tiene 
existencia distinta, bastante diferentes de los demás. Su 
forma dentro del aura, ha sido descrita como la de un 
tejido azul eléctrico. 
 
Como consciencia, el Cuerpo Mental Superior tiene 
una inteligencia que está más allá de la dualidad y que 
tiene acceso a todo lo que sabemos o somos y a lo que 
siempre existió en este planeta. Este cuerpo 
comprende las fuerzas kármicas existentes detrás de 
nuestras acciones. Es el árbitro divino, el testigo, el 
super-consciente. 
 
Hagamos una pausa para comprender que todos 
nuestros cuerpos o niveles de consciencia actúan 
separada y simultáneamente. Exactamente ahora estás 
aquí, con todos tus cuerpos. Tu consciencia, como 
una estación de televisión, está sintonizada a un sólo 
canal, de modo que no puedes captar totalmente 
aquello que también está sintonizando en otros niveles 
de realidades. 
 
Exactamente ahora, me estás leyendo por medio de tu 
cuerpo mental, pero tus cuerpos emocional y físico, 
están respondiendo al impacto de la lectura. Detente 



Manual del maestro 
 

 90

unos instantes y observa lo que el cuerpo físico está 
sintiendo y sus sentimientos en relación a lo que lees. 
 
Observa al Cuerpo Mental Superior en estado de 
vigilancia. En algún lugar sabes que estoy diciendo 
verdades, aunque no puedas recordarlas. Consciencia 
de cómo tus cuerpos espirituales están vibrando, 
como una especie de intentar rememorar. 
 
De hecho, estás en contacto con algunas facultades 
relacionadas a conocimientos, sentimientos y 
percepciones en el nivel Causal, con la gracia o éxtasis 
de tu Yo Superior. A medida que al leer vayas 
percibiendo estas cosas, puedes imaginar lo que estarás 
experimentando al hablar, amar y soñar. 
 
 
EL CUARTO CUERPO 
 
Es el que llamamos Cuerpo Etérico. 
 
Es el cuerpo más cercano a la materia física. Su 
sustancia es la del cuarto éter y consiste en una réplica 
exacta del elemento material. El color es el azul 
plateado. De todos modos, está más próximo a la 
existencia física y sirve como mensajero entre 
dimensiones, particularmente de la tercera a la 
séptima. Es también un vehículo usado por los 
cuerpos emocional y mental de la consciencia en la 
proyección fuera del cuerpo. Está unido al cuerpo 
físico por el cordón de plata. 



Manual del maestro 
 

 91

 
Este vehículo contiene trazos de todas las experiencias 
que tuvimos en pasadas encarnaciones. Todo el karma 
acumulado está impreso en este cuerpo, así como en 
los chakras  y en sus influencias planetarias. La 
programación se relaciona con la composición del 
Séptimo Rayo. Todo eso modela y da forma al cuerpo 
etérico que, a su vez, hace lo mismo en relación a los 
cuerpos físico, mental inferior y emocional. 
 
Visualmente: este cuerpo siente más aguda y 
nítidamente que las facultades físicas. La visión etérica 
incluye la visión áurica y la capacidad de ver a través 
del cuerpo y los objetos físicos. 
 
Auditivamente: la telepatía es posible en el nivel del 
cuerpo etérico, así como un sentido aguzado de la 
audición. 
 
Sensorialmente: este cuerpo siente con extrema 
intensidad y es responsable por la memoria-sensación 
asociada a la amputación de los miembros. Como 
cuerpo de luz puede ser refinado para excluir 
estímulos dolorosos. Las distinciones de sexo, 
ausentes en los cuerpos superiores, comienzas a 
aparecer en el nivel etérico. 
 



Manual del maestro 
 

 92

EL TERCER CUERPO 
 
Es el Cuerpo Mental Inferior. Es más una frecuencia y 
una consciencia que una forma verdadera, aunque 
algunas de las personas que curan lo perciban como 
un cuerpo compuesto por líneas de fuerza amarillas 
emanando del cuerpo. 
 
La sede del Cuerpo Mental Concreto es el cerebro 
físico. El funcionamiento cerebral afecta a todas las 
partes del cuerpo. La frecuencia de este cuerpo mental 
inferior es mucho más fácilmente detectable cuando se 
está inmerso en pensamientos profundos. Es una 
energía lineal un tanto fría. Refleja el consenso de 
hechos y conocimientos de los tiempos. 
 
El Cuerpo Mental Concreto está íntimamente 
asociado al chacra del plexo solar y la mente inferior, y 
la masa-mental que refleja opera por medio de 
creencias cargadas emocionalmente, juicios, 
supersticiones y evaluaciones como la rectitud, 
probidad y voluntad personal. Todas las éticas de los 
negocios, han sido conducidas por el plexo solar, que 
es la energía-poder del Cuerpo Mental Concreto. 
 
Esta consciencia construye las formas-pensamiento 
que el Cuerpo Emocional anima y lleva a la 
manifestación, y está ausente de sentimiento o 
sensación y hasta de sensibilidad. Está cerrada en su 
propia programación. Discutiremos este cuerpo con 



Manual del maestro 
 

 93

mayor profundidad cuando toquemos el tema del 
poder del pensamiento. 
 
 
 
 
 
EL SEGUNDO CUERPO 
 
Es el Cuerpo Emocional. Es multicolor, fácilmente 
agitable, con una energía semejante a la del agua que 
envuelve todo el cuerpo físico y es capaz de 
expandirse hasta alcanzar la forma de una gran 
circunferencia. Todos sabemos que una persona 
volátil, altamente emocional, es capaz de llenar todo 
un aposento con su energía. 
 
Este cuerpo tiene las mismas propiedades que el agua, 
con remolinos, corrientes y vórtices de energía dentro 
de sí mismo. Y, como el agua, puede ser refrescante, 
frío, nutritivo o violento, tempestuoso y perturbador. 
 
La naturaleza de esa energía específica es 
inmensamente poderosa y dinámica. La energía del 
sentimiento dentro de este cuerpo mueve y concentra 
sustancia y es la energía que lleva el pensamiento a la 
manifestación. 
 
Este cuerpo viene siendo llamado por algunos como 
Cuerpo Astral o semejante a los astros. Viajamos 
astralmente todas las veces que proyectamos nuestras 



Manual del maestro 
 

 94

emociones. Los sentimientos pueden tornarse tan 
intensos que, antes que nos demos cuenta, somos 
barridos por ellos, empujados hacia algún remolino 
emocional, difícil de ser dominado. 
 
Las emociones son experimentadas en el centro del 
ombligo y del plexo solar. La sede para la movilidad de 
las emociones se encuentra en el plexo solar, pero los 
propios sentimientos son generados por los chacras 
inferiores, particularmente el del ombligo. 
 
El Cuerpo Emocional ha sido el área de 
experimentación grupal, especialmente de los Grupos 
de Encuentro. Es el cuerpo a través del cual nos 
experimentamos a nosotros mismos como 
personalidad emocional, así como a los otros: nos 
sentimos a nosotros mismos y a los demás. 
 
El Cuerpo Emocional no está limitado por el tiempo y 
el espacio. Se mueve fácilmente. Los apasionados 
sienten cuando sus seres amados están pensando en 
ellos o cuando les son infieles. Saben eso 
intuitivamente, por medio de acciones del Cuerpo 
Emocional. 
 
Una persona viciada puede decepcionarse fácilmente y 
necesita crear una serie de episodios dramáticos para 
permanecer interesada por la vida. Por otro lado, un 
Cuerpo Emocional armonizado es una deliciosa 
compañía. Es el receptáculo intuitivo, que siente con 



Manual del maestro 
 

 95

el corazón del Yo Divino y transmite emocionalmente 
ese amor para toda la Creación. 
 
Este cuerpo y las actividades del sentimiento y la 
emoción será explicados en el tema del poder del 
sentimiento y en su relación con los chacras, 
especialmente el del ombligo. 
 
 
EL PRIMER CUERPO 
 
Es el cuerpo físico normal. Por el hecho de haber 
captado la sustancia planetaria en la construcción de 
este cuerpo, estamos entregados a la evolución y 
protección de la Tierra. Lo que hacemos a nuestros 
cuerpos, lo hacemos al planeta y viceversa. 
 
El cuerpo físico es el local de encuentro de nuestra 
individualidad a través de las vidas y condiciones 
planetarias en el momento de encarnar. No todo lo 
que está retratado en el cuerpo físico tiene su origen 
en nuestra historia pasada. En muchas ocasiones 
encarnamos para ayudar a transmutar a nivel 
planetario, mucho de la polución generada por el 
tiempo. 
 
Nuestro físico también retrata nuestras actitudes 
mentales y emocionales. Terapias bioenergéticas y 
otras similares, están relacionadas con las lecturas de 
los cuerpos físicos. Podemos decir del carácter de una 
persona por la manera en cómo posiciona sus 



Manual del maestro 
 

 96

hombros, por la inclinación de la cintura, por el ángulo 
de las piernas, por la manera que coloca sus pies o la 
forma de los dedos del pie, por el ajuste de la 
mandíbula, la cara, etc. El cuerpo es un mapa que 
puede ser leído por una persona entrenada. Todo es 
revelado. 
 
El cuerpo físico existe solamente en el tiempo y el 
espacio tridimensional. Solamente puede estar en ese 
nivel. Cuando una persona se estaciona en la 
materialidad, no puede entrar en otros dominios de 
actividad. Su vibración es baja y su sensación restringe 
la estimulación densa. 
 
La Magia interior se relaciona con la consciencia de 
Luz dentro de la material y con el Cuerpo de Luz, su 
despertar y su integración con todos los aspectos de la 
vida. Los siete cuerpos delineados aquí se aplican a los 
niveles de consciencia y no a la estructura física, como 
describen algunas de las prácticas de curaciones. 
 
Los siete cuerpos están íntimamente unidos a los siete 
chacras. Mientras estos constituyen focos de energía, 
los siete cuerpos son la consciencia formada por la 
interacción de esos focos en la vida planetaria. Por esa 
razón, los chacras será el asunto de nuestro próximo 
capítulo. 
 
 



Manual del maestro 
 

 97

CHAKRAS 
 
Los chacras son vórtices esféricos sobre el cuerpo 
etérico, que actúan como transmisores para los rayos y 
alteran nuestra actividad en el plano físico por medio 
de la función de las glándulas endocrinas. Estas 
glándulas afectan a la sustancia física en el nivel de las 
funciones orgánicas del equilibrio mental y la 
integridad emocional. 
 
Se habla mucho sobre los chacras. Puede parecernos 
que constituyan lo que lo hace todo a nivel de la 
consciencia y de la vida sobre el planeta. Pero no es 
cierto. Son simples transmisores. Algunas veces son 
superactivos, otras son pasivos, como las glándulas 
que rigen. Nunca están totalmente cerrados ni 
bloqueados. 
 
La consciencia es una función de todo flujo de vida 
cuando se expresa en los cuerpos, por medio de la 
coloración de los rayos que, a su vez, imprimen un 
plano de acción para la existencia. Los chacras reflejan 
las acciones de esa consciencia al ser ellos mismos 
utilizados por el flujo de la energía. Los chacras, al 
igual que la energía, son neutros. Es el uso que 
hacemos de ellos, así como de nuestras energías, que 
es lo constructivo o lo discordante. Obviamente, 
también reflejaran las condiciones atmosféricas del 
tiempo y, si estamos influenciados por cierto rayo que 
contenga una combinación particular de rayos, 
seremos consecuentemente afectados. 



Manual del maestro 
 

 98

 
Hay innumerables chacras y construyen sistemas 
basados en apenas tres principales y sistemas basados 
en trescientos o más focos de energía, tales como el 
sistema de acupuntura o de shiatsu. El número usual 
empleado para comprender las acciones de la red 
energética sutil es de siete. Aunque utilizando la 
configuración de siete, puedo referirme también a 
doce, siendo los cinco restantes centros inter-
dimensionales o localizados fuera del cuerpo. 
 
Los chacras básicos se relacionan con los 
revestimientos de los siete cuerpos, pues ellos parecen 
conectarse a la consciencia de los diferentes cuerpos 
desde el centro en el que actuamos. En cualquier 
evento, su actividad está básicamente relacionada con 
la vida y a la evolución de la Tierra. El chacra más 
inferior pertenece a la encarnación en la materia y el 
más superior o séptimo, representa el salto de la 
materia para las dimensiones cósmicas. 
 
Hay diferentes sistemas de chacras, según la estructura 
tradicional. La anatomía energética del hombre está 
relacionada con la consciencia planetaria y las 
necesidades del tiempo. El sistema védico difiere del 
teosófico y ambos se distinguen del occidental actual. 
El sistema que uso fue compuesto por mis maestros 
por ser el que mejor se ajusta a mi comprensión de la 
dinámica energética del ser humano en estos tiempos. 
 



Manual del maestro 
 

 99

Otro concepto erróneo sobre los chacras y la energía 
humana es respecto a la naturaleza de los 
relacionamientos y la sexualidad, asuntos que 
trataremos más adelante. Es preciso comprender que 
la sexualidad es una función del ser como un todo: 
físico, emocional, mental, psíquico y espiritual. El ser 
humano experimenta la sexualidad en cada uno de sus 
chacras. Todo lo que pertenece a nuestra encarnación 
física necesita ser polarizado: los siete chacras se 
polarizan entre sí, tanto en los hombres como en las 
mujeres, pues los hay en ambos sexos. Lo que es 
positivo en un sexo será negativo en el otro. Eso 
facilita la fusión e intensificación de la energía en cada 
nivel para propósitos de crecimiento y expansión. 
 
Por desgracia nuestros cuerpos son actualmente 
absorbentes negativos, aceptando y empleando 
condiciones sobre nosotros, en vez de ser focos 
positivos e irradiantes, aceptando solamente lo que es 
deseado. Los chacras están destinados a ser 
magnéticos y radiantes. 
 
No hay chacra bueno ni malo. Ni superior o inferior 
en términos de espiritualidad. Todos los chacras son 
necesarios para la experiencia terrenal y al propio 
proceso de espiritualización. Solamente hay 
frecuencias superiores e inferiores, como notas 
musicales o matices de coloración, todas iguales, bellas 
y necesarias. 
 



Manual del maestro 
 

 100

También hay un flujo direccional dual en operación a 
través de los chacras, dependiendo del grado de 
experiencia y dominio individual sobre el planeta y la 
naturaleza de su propósito de vida. En ciclos 
anteriores, se creía que la fuerza de la kundalini, un 
movimiento en espiral que dirige la energía física hacia 
la cabeza, en dirección a una consciencia cada vez 
mayor, a un refinamiento superior y a un grado más 
refinado de percepción, era la única fuerza 
determinante de la evolución. Eso no es así 
exactamente. En cuanto a términos físicos hay una 
corriente moviéndose hacia arriba, la consciencia hace 
realmente tres viajes por medio de la materialidad, 
ascendiendo en dirección al espíritu, descendiendo 
nuevamente a la materia y, finalmente, ascendiendo de 
nuevo con total integración, aceptación y poder de 
cada centro dominado. En esta fase particular de 
desarrollo planetario, gran parte de la humanidad se 
encuentra en el estadio de la bajada, encarnando 
conscientemente la Luz en niveles celulares, 
prestándose a la actividad de las fuerzas cósmicas 
sobre la materia. 
 
Comprendamos que, aunque la función de cada chacra 
sea descrita separadamente, ellos funcionan como un 
todo y nuestra consciencia se cierra en alguno o en un 
grupo de ellos durante cierto período de tiempo. Cada 
uno tiene también una función dual. Con excepción 
del primero y del séptimo, cada chacra desarrolla una 
actividad vuelto hacia el mundo y otra de retaguardia, 
girado hacia el interior o espiritual. 



Manual del maestro 
 

 101

EL CHACRA BÁSICO 
 
El funcionamiento de este chacra determinará nuestra 
conexión con la Tierra y la materia. Es algo así como 
el ancla del espíritu. A lo largo de la columna vertebral 
hay una sustancia llamada tejido cromafin asociado al 
chacra básico. Esta sustancia mantiene al cuerpo en 
forma. Cuando no está funcionando adecuadamente, 
surgen las enfermedades y el organismo inicia el 
proceso de deterioro. 
 
Es el chacra asociado al sexo. También la sede de la 
energía más intensa del cuerpo humano. La energía 
que capta la sustancia para crear una forma de vida. 
Como todos, los chacras se inflaman con el estímulo 
del flujo espiritual. Cuando está muy activado, 
inmediatamente el individuo busca satisfacer la 
necesidad sentida en el nivel experimentado. Una vez 
satisfecho, el nivel de energía retrocede. Con un 
drenaje consistente, este nivel nunca pasará de la 
intensidad inicial, operando en aquella que podríamos 
llamar “deseo ardiente”. Eso es lo que sucede en la 
dimensión animal o instintiva de la experiencia. 
 
Sin embargo, cuando el individuo es activado en 
niveles superiores de la existencia, así como en niveles 
de relación emocional, de poder o amor incondicional, 
escogerá aplazar la satisfacción en niveles inferiores de 
frecuencia hasta que la necesidad superior sea calmada. 
La satisfacción incluso puede ser transferida 



Manual del maestro 
 

 102

completamente a otra dimensión, donde el estímulo 
sexual inicial no será reconocido como tal. 
 
La sexualidad en el nivel del chacra básico es la lujuria 
animal, pasión sin individualidad ni ternura. A pesar de 
esto, la principal atracción a este nivel no es el sexo en 
sí, sino la supervivencia, donde necesidades como 
alimento, sexo, seguridad y sensaciones son 
intensificados a niveles físicos. 
 
Teniendo en mente que éste es el centro responsable 
por la creación de una forma de vida, necesitamos 
conocer su función en su poder no contaminado, 
como de extrema pureza. De hecho, este centro 
representa la pureza y la responsabilidad llegada de la 
percepción de sí mismo en la encarnación, asociándola 
con la Tierra y las fuerzas telúricas. 
 
Eso funciona más o menos de la forma siguiente: la 
consciencia desciende en vuelo picado hacia la materia 
en su nivel más denso. Ella exige una fuerte 
estimulación para sentirse viva. También requiere 
alimentos pesados y mucho sueño. La estética no es 
una prioridad ni lo es el compromiso social o la 
espiritualidad. El individuo está completamente 
comprometido en la experiencia del elemento tierra. 
El chacra activa las glándulas supra-renales (lucha y 
mecanismos de fuga), los riñones (miedo) y la 
columna vertebral (tejido cromafin), mientras 
incorpora las actividades del cuarto y séptimo rayo, 
que incluye la forma y procesos tales como la 



Manual del maestro 
 

 103

purificación, el refinamiento y la transmutación. En 
otras palabras, el cuarto y el séptimo rayo proyectan 
sus fuerzas combinadas a través de la dimensión 
etérica y crean la actividad glandular en los niveles 
físicos. 
 
El color que ha sido asociado al chacra básico es el 
rojo. Ese color activa el mecanismo motor en niveles 
más densos, empujándolo en dirección a la 
experiencia. El chakra purificado, a pesar de todo, 
parecerá blanco o de un blanco ultravioleta, los 
colores de sus respectivos rayos. La coloración de cada 
uno de los chacras será pura en sus estadios refinados 
o no contaminados. En el centro, los colores 
aparecerán en fases variables de distorsión y turbación. 
La actividad del chacra es dominada después que el 
individuo sea capaz de usar la energía pura, teniendo 
libre acceso a ella y colocándola, así como todas las 
otras, al servicio más elevado, sin represión ni 
indulgencia. 
 
Aquí precisaremos de la actividad purificada de un 
chacra de base saludable, integrado en todas sus 
actividades en el plano de la Tierra, de manera muy 
semejante a aquella del árbol que necesita sus raíces 
para crecer en dirección a los cielos. La consciencia 
desciende al nivel de la base, estimulándola, y entonces 
se eleva nuevamente según el mecanismo de 
centralización del individuo. Caso de que él escoja 
centrarse básicamente en el primer nivel, sus actitudes, 
apariencia, gustos y hábitos, reflejarán las 



Manual del maestro 
 

 104

características primitivas de este centro, incluso la 
necesidad de relaciones violentas para provocar la 
sensación de vivir. 
 
Sería interesante y necesario para el aspirante a mago 
observar sus tendencias emocionales y físicas, así 
como sus variaciones diarias, para determinar qué 
chacra es más activo o cuál está necesitando ser 
posteriormente despertado, dónde la consciencia tiene 
un estado centrado y si los atributos positivos o 
negativos están siendo expresados. Tendrá entonces la 
opción de eliminar obstrucciones, refinarse y 
expandirse más allá de su propia inconsciencia. 
 
El uso obstinado y excesivo de este chacra resultará en 
numerosos problemas de hemorroides y espinales a 
nivel físico, pérdida de facultades o de control en 
niveles sociales y emocionales y una sensación de 
descolocación espiritual. Los problemas en esta 
dimensión contienen lecciones sobre el uso correcto 
de la Voluntad. 
 
Las experiencias del chacra básico se relacionan con el 
materialismo, la seguridad, la fuerza y la solidez. 
 
 



Manual del maestro 
 

 105

EL SEGUNDO CHACRA 
 
Está centralizado en el cuerpo físico alrededor de los 
órganos de reproducción o gónadas. En este nivel el 
espíritu busca vivenciar al otro. Para hacerlo, necesita 
vivenciarse a sí mismo como ser emocional y sensible. 
La sensualidad está asociada con la consciencia en el 
nivel del centro del ombligo, incluyendo los fluidos del 
macho y la hembra para la perpetuación de la especie. 
 
En ese punto, el entrenamiento emocional se asocia a 
la expansión de la capacidad de dar y recibir. Cuando 
ésta se encuentra bloqueada, la experiencia buscada 
será la de las intensidades del placer o del dolor. La 
caricatura de un individuo en este nivel retrataría lo 
histérico, lo viciado emocional, al sado-masoquista, 
aquellos individuos que procuran utilizar los sentidos 
por medio de una extrema indulgencia en lo que se 
refiere al placer, al dolor, la música excesivamente alta, 
alimentos muy especiados, etc. En general, un 
individuo así necesita en ese estilo de existencia, unas 
diez horas de sueño. 
 
A nivel del autodominio, la consciencia en el segundo 
chacra se integra tanto con la identidad social como la 
personal y con el equilibrio. Su energía será estable, 
equilibrada, presente y disponible para otro individuo 
de un modo responsable, física y emocionalmente. 
 
La naturaleza de este centro es semejante a la del agua, 
desde la oceánica en tormenta hasta la de los lagos 



Manual del maestro 
 

 106

plácidos, semejantes a espejos. La tendencia del 
individuo será orientada hacia la preservación. En 
otras palabras, hacia el planeamiento del futuro. 
 
Este chacra está coloreado por las fuerzas del tercero y 
sexto rayos: los aspectos del amor divino y la 
consagración ordenada. El color de la energía de este 
centro es anaranjado. El color del chacra purificado 
reflejará el rosa y el verde de sus rayos. 
 
 
EL TERCER CHACRA 
 
Ahora el individuo está preparado para aprender 
lecciones sobre el control, por medio de experiencias 
de dominación y sumisión. Pueden pasar muchas 
encarnaciones antes de que consiga dominar la 
actividad en el nivel del plexo solar que afecta a todo 
el sistema nervioso, el hígado, la vesícula biliar, el 
páncreas y el estómago. 
 
El individuo necesita aprender cómo manejar su 
propio poder en el mundo y en sí mismo. Es decir, un 
sentido de cooperación o un equilibrio entre la 
actividad y la pasividad. Aprende por medio de los 
conflictos violentos, de la envidia, de la posesividad y 
hasta de ataques cardíacos y úlceras. 
 
Al final, el individuo al nivel del plexo solar 
(diafragma) aprende a expresarse adecuadamente en el 
nivel de actividad física y obtiene acceso a un sentido 



Manual del maestro 
 

 107

de visión o previsión. A nivel del plexo solar, hay 
células cerebrales primitivas. El sentido de saber, de 
ser capaz, de colocarse en sintonía con las personas, 
con lugares y cosas, proviene del uso intenso de este 
centro, así como de la capacidad de proyectar el 
cuerpo y retener la memoria de tal proyección en el 
etérico. Eso incluye el viaje en el Tiempo. 
 
En su fase inactiva, el organismo busca expandir la 
actividad de este centro y siente la necesidad de 
alimentos que suministran energía rápidamente, tal 
como azúcar, café, alcohol y drogas. La media de 
sueño es de ocho horas. 
 
El elemento asociado a este chacra es el fuego. 
Semejante al fuego en actividad y en su totalidad. El 
principal rayo operando por medio de este centro es el 
sexto, promoviendo el amor, la devoción y elevación 
espiritual de las emociones en general. El sexto rayo 
está asociado a todos los fenómenos del mundo 
inferior y al subconsciente. En nuestro tiempo, el 
sexto rayo y el plexo solar generan el poder y el uso 
excesivo da origen a la competitividad implacable y al 
abuso, la ingenuidad y la veneración de la autoridad 
que todavía hoy es predominante. 
 
El color a visualizar en este centro es el amarillo. Los 
rayos que lo alimentan son el rubí y el dorado, la 
coloración del sexto rayo. 
 
 



Manual del maestro 
 

 108

EL CUARTO CHACRA 
 
Es el responsable por toda compasión y amor 
abnegado, una trascendencia del juicio a los demás, 
preconcepto y pensamiento dual. Este centro es el 
asiento del Yo Superior, promoviendo lo 
incondicional y liberación de las asociaciones. La 
voluntad individual da nacimiento a un sentido de 
impecabilidad y creatividad, un sentimiento de 
nutrición y sustento dentro de sí mismo y la 
transmisión de esa cualidad a los otros. 
 
La consciencia se mueve más allá de la implicación del 
Yo del segundo chacra y de la ambición del tercero, 
encontrándose en relación con su espíritu. Es por eso 
que en Oriente se insiste en las cualidades de este 
chacra: el ego, el sentimiento de separación de los 
otros, desaparece. 
 
Aquí, el elemento representativo es el aire, su levedad 
y amplitud. El rayo es el tercero, el del Amor Divino. 
El color de este rayo y de las funciones purificadas del 
centro del corazón es el rosa, pero la fuerza que 
equilibra y vitaliza su funcionamiento, es el verde, 
color de la armonía y el equilibrio. En este nivel el Yo 
busca integrar dentro de sí las fuerzas superiores e 
inferiores y también las funciones cerebrales de la 
derecha y la izquierda. Este es un punto de encuentro 
de todas las dualidades, representado en algunos 
sistemas como la Estrella de David, reuniendo tanto 
arriba como abajo fuerzas triangulares. 



Manual del maestro 
 

 109

 
Las energías generadas aquí afectan al corazón, la 
sangre y el sistema circulatorio, el sistema vago y 
también el timo, que es responsable por el adecuado 
funcionamiento del sistema inmunológico. Podríamos 
aventurarnos a decir que tal vez una de las causas del 
sida sea la función limitada del chacra del corazón y 
que su cura podría residir en la apertura y producción 
de fuerzas inherentes al cuarto chacra. 
 
Los atributos positivos de este nivel incluyen la 
tolerancia y confianza en los aspectos superiores del 
Yo en acción en cualquier lugar. Por otro lado, las 
reacciones negativas engloban una sensación de vacío, 
que frecuentemente la expresa como tendencia suicida 
y superficialidad. 
 
Puede reconocerse individuos en este nivel de 
consciencias por sus gustos en relación a los 
alimentos. Serán siempre simples. El sueño varía entre 
nueve y dieciséis horas, dependiendo del tiempo 
necesario para la actividad fuera del cuerpo y para su 
regeneración. En el cuarto nivel casi siempre el Yo 
está inmerso en la Eternidad, mientras que el Espíritu 
más de una vez se reúne al Cuerpo Electrónico. Tal 
vez sea por eso que hay aquí la necesidad de expresión 
física por medio del tacto. 
 
 



Manual del maestro 
 

 110

EL QUINTO CHACRA 
 
Este chacra está localizado alrededor de la garganta, 
influenciando la expresión y la comunicación, la 
audición, la telepatía y todos los usos esotéricos del 
sonido y la palabra, esto es, la creatividad por medio 
de vibraciones sonoras, inclusive la telecinesis. Es el 
centro más utilizado en la práctica de la Magia, para la 
invocación y el uso de palabras de poder, mantras, 
sentencias y fórmulas. 
 
Este centro es particularmente importante porque es 
también el punto de encuentro de los tres chacras 
superiores y era llamado por la sabiduría antigua como 
la “Puerta de Jade”, que significa chacra de la gracia o 
la boca de Dios. Eso quiere decir que este centro sirve 
como vehículo para las facultades superiores. En este 
nivel las energías se agrupan en la base del cerebro 
describiendo un círculo a partir del centro de la 
garganta, pasando por el tercer ojo, después por la 
coronilla y retornando a la base del cráneo, donde los 
cinco centros supra-conscientes de encuentran y son 
capaces de traducirse en realidad física. 
 
Cuando este centro es activado, la voz se torna 
melodiosa, armoniosa y bella, dando a conocer la 
extensión de las emociones y aspiraciones humanas y 
evocando verdades superiores. La energía de este nivel 
se transforma en alimento por medio del sonido, de 
manera semejante a una suave canción de cuna. De 
hecho, este centro es simbolizado por la madre y el 



Manual del maestro 
 

 111

hijo, pues el individuo la recibe desde lo alto, lo cual le 
capacita no sólo a sobrevivir en niveles vibratorios 
superiores, sino a disfrutarlo. De ese modo, este 
centro es también llamado centro de “cornucopia”; 
aquello que expresa por medio de la voz se vuelve un 
deseo realizado. 
 
El quinto chacra rige la glándula tiróides, los sistemas 
bronquial y vocal, los pulmones y el canal alimentario, 
así como la audición interna o clariaudiencia. En este 
nivel, el individuo es capaz de transmutar todos los 
alimentos, y su sistema de sueño varía enormemente. 
Debido al hecho de los impulsos vibratorios que son 
tan altos, solamente se consigue mantener la 
consciencia aquí cuando se domina las vibraciones 
internas. Es necesario un elevado grado de pureza. No 
sólo el individuo está capacitado para moverse entre 
dimensiones y a recrear manifestando sus más 
elevadas intenciones, sino que también es capaz de 
prolongar su vida. Este es el centro responsable por el 
rejuvenecimiento y longevidad, directamente ligado al 
Cuerpo Causal. 
 
En la antigüedad, dos elementos fueron asociados a 
este centro: la madera y la luz. El primero transmite la 
sensación de sonido interior, y el segundo el despertar 
de los poderes superiores relacionado con la base del 
cráneo. Este centro es regido, coloreado y activado 
por el primer rayo: el azul. 
 



Manual del maestro 
 

 112

Cuando la energía viaja por medio de este centro, el 
individuo, por una u otra razón es incapaz de 
integrarse a ella; puede parecerlo por períodos de 
intensa confusión entre la realidad interior y la 
exterior, y hasta excluir a otras personas de su 
consciencia, pareciendo obsesionado e introspectivo. 
Aunque sea un estado temporal, eso puede ser vivido 
como un fracaso terrenal. Parece como si no 
consiguiera integrar la energía como estaba 
acostumbrado, tanto a nivel interior como exterior. 
 
De un nivel puramente físico, las quejas relacionadas a 
problemas en este centro, incluyen vértigos, anemia y 
alergias, fatiga y asma, así como todos los procesos 
relativos a la oxidación y el metabolismo del calcio. 
 



Manual del maestro 
 

 113

EL SEXTO CHACRA 
 
Es el Tercer Ojo o “el ojo que todo lo ve”, el centro 
de la presciencia visionaria y de la clarividencia. En su 
aspecto material, este centro rige el intelecto; en su 
aspecto espiritual, regirá la visión interior y la 
inspiración intuitiva. 
 
En este nivel el individuo se encuentra frente a frente 
con formas superiores de orden y voluntad, inclusive 
la proyección de sus formas, pensamiento y equilibrio 
psíquico, así como la integración del aspecto izquierdo 
y derecho de su personalidad. Es en ese punto que 
ocurre el salto de la mente inferior a la superior. La 
mente crística se vuelve operativa cuando las energías 
del corazón, garganta y Tercer Ojo son dominadas. El 
individuo penetra en los dominios de la causalidad 
además del Tiempo. También penetra en su karma 
individual. 
 
En el cuerpo físico, el Tercer Ojo rige la glándula 
pituitaria, la parte inferior del cerebro, el ojo izquierdo, 
los oídos, la nariz y el sistema nervioso en general. El 
Tercer Ojo es el centro de la personalidad integrada y 
el controlador de las glándulas del sistema endocrino. 
El elemento asociado es Alfa, la sustancia primordial 
de la Luz. 
 
Cuando no es posible alcanzar la integración en este 
nivel, la expresión, la comunicación, se vuelve ilógica o 
super-intelectualizada. El individuo parece “estar en el 



Manual del maestro 
 

 114

espacio” con la memoria débil, lleno de miedos, 
particularmente en relación al futuro, pues incluye 
planeamiento y ordenación. Evitar las lecciones 
relativas a este centro se puede manifestar 
posteriormente como introspección. 
 
El rayo que rige éste chacra es el quinto: el de la 
ciencia y la concentración. Su color primario es el 
verde. Con todo, el color de este centro es el índigo y 
el complementario es el verde. El índigo cura y 
estimula las facultades en el nivel del Tercer Ojo. 
 
 
EL SÉPTIMO CHACRA 
 
Aunque éste chacra llena de vida cósmica al individuo, 
eso ocurre de manera natural, no exigiendo evocación 
consciente. Generalmente no se encuentra en acción, a 
menos que el individuo haya hecho un trabajo 
espiritual consciente o haya causado accidentalmente 
algún daño o hecho mal uso de sus poderes- 
 
Veamos que las energías actuantes aquí son 
extremadamente sensibles y delicadas, de una 
frecuencia elevada, exigiendo un alto grado de pureza, 
inocencia e integridad personal. Si una persona sin 
estos requisitos tuviera este centro activado, 
experimentaría un sentimiento de control o posesión 
pues, de hecho, es a través de esta abertura que 
muchas entidades desencarnadas buscan afectar a la 
humanidad. Pero solamente aquellos seres humanos 



Manual del maestro 
 

 115

que no comprendieron totalmente el significado de la 
responsabilidad para con su Yo pueden ser afectados. 
Pues, cuando buscamos poder fuera de nosotros 
mismos, lo encontramos en los otros. De este modo, 
las reacciones negativas en este nivel encontrarán eco 
en la ausencia de la fe.  
 
Este chacra gobierna la glándula pineal, la parte 
superior del cerebro y el ojo derecho. Se conecta con 
los Cuerpos Electrónico y Causal y es activado por el 
segundo rayo primario, el de la Sabiduría, de la 
Percepción y de la Acción, en niveles más superiores. 
Es interesante notar que la glándula pineal contiene 
tejido retiniano fragmentado, como una réplica de 
cada chacra o el modelo del hombre total. Este es el 
panel del control principal para el Iniciado. 
 
Cuando la evolución del individuo le lleva hasta el 
centro coronario, da vida a su Ser, disociado de la 
personalidad. Ha sintetizado los conceptos del Yo y 
otros, además de las dualidades, participando ahora de 
la comprensión de la unidad de la Vida, una genuina 
reconciliación con la Creación, conociendo además del 
entendimiento, la verdadera fuente de toda Vida. Ha 
comprendido, por primera vez, que no hay límites 
para la creación y que está en unión con esa 
potencialidad. En ese punto, sabe de una vez por 
todas que tiene el poder de la transmutación. El auto-
dominio en este nivel abarca la eventual trascendencia 
del propio Cuerpo Causal. 
 



Manual del maestro 
 

 116

 
CHACRAS MENORES 
 
Como he dicho anteriormente, hay centenares de 
puntos de energía dentro del cuerpo físico y a su 
alrededor, incluso dentro de los vehículos espiritual, 
emocional y mental. Esos puntos han sido utilizados 
tanto por las disciplinas espirituales como por los 
científicos físicos. Esos centros son creados por el 
cruce de líneas de energías. Los chacras principales 
son creados por el cruce de 21 líneas de energía, los 
menores por el cruce de 14 líneas y aquellos todavía 
más pequeños por 7 líneas. El más aceptado de estos 
puntos sería aquellos de acupuntura y de siatsu, 
mostrando centros y meridianos de energía sobre los 
cuales se sitúan. 
 
Desde el punto de vista mágico, tal vez lo más 
importante de los chacras menores sean aquellos 
situados en manos y pies. Las manos sirven para 
bendecir y transmutar, y constituyen el instrumento 
más importante para el mago. Es en ellas que los cinco 
elementos se expresan por los cinco dedos. La 
transmutación de la sustancia física puede ocurrir por 
medio del tacto, donde convergen la intencionalidad y 
la materialidad. 
 
A su vez, los pies bendicen la tierra sobre la cual 
andamos y ejecutan el acto de transferencia a los 
reinos inferiores. 
 



Manual del maestro 
 

 117

DEFENSAS PSÍQUICAS 
 
La antigua literatura ocultista habla de “Tres puertas 
psíquicas” a través de las cuales la energía penetra en 
el cuerpo físico: el cóccix, los riñones y la parte 
posterior de la cabeza. Cada uno de ellas actúa como 
una galería por la que las energías inter-dimensionales 
fluyen hacia dentro de nosotros, así como también 
pueden permitir la entrada de energías indeseables 
provenientes del medio ambiente. 
 
Las prácticas de auto-defensa psíquica enseñan a 
proteger estas áreas por medio de visualizaciones 
protectoras. El cristianismo y el espiritualismo hace 
mucho tiempo que sustentan el poder de creación de 
una forma-pensamiento del tipo cruz de luz contenida 
dentro de un círculo. Esta figura puede ser colocada 
en el lugar deseado o puede emplearse también el agua 
bendecida. 
 
Una de mis visualizaciones favoritas es la de un disco 
giratorio de luz dorada colocado detrás del plexo solar, 
cubriendo el área de los riñones y no solamente es 
protector, sino que sirve para calmar energías 
emocionales trastornadas. 
 
El organismo humano está constituido de tal manera, 
que se protege automáticamente. Pero en los casos 
que el propio individuo esté activando un determinado 
centro, como durante la utilización del chacra sexual, 



Manual del maestro 
 

 118

uno de los centros de fuerza o el Tercer Ojo, esas 
técnicas de protección poco pueden hacer. 
 
En el tiempo en que nos sentimos bajo presión o con 
una hiperactividad, podemos curarnos por medio de la 
Cromoterapia. Es el medio más seguro y fácil. Hay 
muchos libros sobre curaciones por medio del color, 
pero básicamente el verde, el índigo y el magenta, son 
maravillosos cuando los usamos en lámparas. También 
la tierra verde, que es el mejor y más rico equilibrador 
de todos los conocidos. 
 
 
 
CONCLUSIONES 
 
Como antes mencioné, los caminos a través de los 
chacras comprenden viajes, tanto hacia arriba como 
hacia abajo. Al describirlos retraté el movimiento hacia 
arriba. 
 
Al completar la primera parte del proceso de 
espiritualización, el mago está preparado para traer a 
aquél espíritu de vuelta hacia abajo, para la materia, de 
manera consciente. Entonces hace el camino de 
retorno comenzando por los chacras superiores y 
descendiendo a los inferiores. Los individuos en ese 
estado parecen estar separados de las tendencias de los 
chacras inferiores. Teniendo cierto dominio de las 
energías, obtenido por medio de experiencias en un 
ciclo anterior, todavía no han sido integrados en el 



Manual del maestro 
 

 119

nivel superior. Ahora comienza el doloroso viaje hacia 
la densidad, que causa tanta angustia al espíritu, que 
vuela con los ángeles y viaja con los dioses. 
 
Dejaré que el lector extraiga en cada nivel los tipos de 
lecciones que desee, especialmente en el de la 
personalidad.  
 
Cuando el individuo desciende de la consciencia del 
Tercer Ojo hacia los centros de la garganta y del 
corazón, necesita volver a aprender y confiar sin usar 
la clarividencia. Al moverse en una densidad 
progresiva, precisa traer consigo la paz, la instrucción 
de sus centros superiores a los centros del caos, 
desarmonía y estímulos discordantes. Una vez 
integrado en los niveles inferiores, recupera la claridad 
de los superiores, ampliando las energías en el nivel de 
la sustancia (chacra básico) con la amplitud del 
espíritu. 
 
En la jornada del nuevo ascenso, el maestro una vez 
más se enfrentará a las tentaciones del primer ciclo y 
caerá multitud de veces antes de que tenga el Poder 
de, finalmente, elevarse a niveles de consciencia 
superiores. En este estadio le puede parecer que 
necesita adelantarse a los placeres de la materialidad, 
de la existencia terrenal, hasta llegar a comprender el 
sentido real de la trascendencia y de la sublimación. 
Este estadio no puede ser apresado. En cada nivel hay 
una ofrenda del ego, en su plenitud, a la Divinidad 



Manual del maestro 
 

 120

interna. La muerte final lleva aquí al último 
renacimiento y la Ascensión final, la última alquimia. 
 
 
PUNTOS DE ENCUENTRO 
 
Como se ha dicho anteriormente, el chacra básico en 
el sexo masculino es positivo y en el femenino es 
negativo. Esa polaridad continúa hacia arriba, siendo 
el centro del corazón positivo en la mujer y negativo 
en el hombre, revirtiendo en el chacra de la garganta, 
tornándose positivo en el nivel del tercer ojo para la 
mujer y negativo para el hombre. El centro de la 
coronilla será positivo para el sexo masculino y 
negativo en el femenino. 
 
¿Y eso qué significa? Hablando simplemente, en el 
centro coronario el hombre se expresa por medio de 
una polaridad o actividad positiva, mientras que la 
mujer se expresará en una modalidad más receptiva, 
negativa. Una mujer es capaz de nutrir a un hombre en 
el nivel de los centros del Tercer Ojo, del corazón y 
emocional, y un hombre es capaz de nutrir a una 
mujer en el nivel de los centros básico, del poder y de 
la garganta. En los chakras de la base y la coronilla, la 
experiencia es individual y, de hecho, no hay polaridad 
(aunque en el nivel material haya estimulación básica y 
liberación). 
 
Además, hemos de comprender la necesidad de 
experimentar la vida por medio de los cuerpos, tanto 



Manual del maestro 
 

 121

del sexo masculino como del femenino. Lo mismo si 
un individuo hubiera sido profundamente hombre o 
mujer desde el principio o hubiera pasado por la 
experiencia de haber sido del sexo opuesto en alguna 
encarnación. Es por eso que cada persona trae consigo 
la memoria de toda posible experiencia. 
 
En los chacras también trabajan los pares. Por 
ejemplo: la actividad del segundo y quinto (garganta) 
chacras, la del plexo solar y la del Tercer Ojo, la del 
chacra del corazón y de la coronilla, trabajan juntos 
para un objetivo común. Tanto el segundo como el 
chacra de la garganta pertenecen a la creatividad. El 
del plexo solar y el Tercer Ojo están relacionados con 
la visión y la inteligencia. Los centros del corazón y de 
la coronilla expresan dimensiones cósmicas. Un centro 
expresará la misma función de otro en un nivel más 
bajo de frecuencia. 
 
Como los centros (excepto el coronario y el básico), 
tienen una función dual en materia y espíritu, también 
contienen opuestos dentro de sí mismos, estando los 
principales en los niveles del Tercer Ojo y del corazón, 
para los cuales todas las energías convergen, de modo 
que puedan facilitar la experiencia del Cuerpo 
Electrónico en la encarnación física. Es en el dominio 
del corazón, integrado, pleno, potente y puro, que 
puede residir la dimensión electrónica del Yo Divino. 
Es dentro del corazón que podemos escuchar la voz 
de nuestro Yo Superior individualizado, y ver su Luz; 
donde podemos recibir mensajes y una comprensión 



Manual del maestro 
 

 122

más profunda de Aquello que Es. En el corazón 
estamos presentes, tanto en nuestro ego físico y 
personal, como en nuestro Yo cósmico e inter-
dimensional. Todos los cuerpos, todos los chacras, 
todos los poderes, convergen en él. El arte secreto de 
la Magia está sentado en los dominios del corazón. 
Los poderes más elevados están reservados sólo a los 
que son verdaderamente puros de corazón. Los 
poderes de la Luz trascienden toda oscuridad. 
 
 
DISFUNCIONES 
 
Los chacras son un conglomerado de energías 
procedentes de fuentes cósmicas, del inconsciente 
colectivo y de los mundos físico, mental y emocional. 
Como energías que llegan, afectan nuestra química en 
el nivel de la personalidad y de la psiquis.  
 
Una vez dominadas las lecciones y energías de cada 
nivel, son transmutadas y liberadas para caminos 
energéticos sutiles a lo largo de la columna, que en 
espiral toman dos direcciones. Esos dos caminos 
llamados nadis, alimentan el sistema nervioso en 
general, afectando el sistema endocrino, las hormonas 
y, finalmente, la sangre. 
 
Sabemos que la enfermedad es causada por la 
incapacidad de absorber, transmutar o integrar 
frecuencias energéticas.  Cuando la energía llega a un 
chacra y, de alguna manera, es bloqueada, entonces 



Manual del maestro 
 

 123

ella procura expresarse por medio de una disfunción 
psicológica. Cuando una energía está dentro de un 
centro, pero se expresa negativamente (siendo emitida 
con calidad discordante), se manifestará con 
problemas físicos. Gran parte de ese proceso ocurre 
inconscientemente. Es imprescindible la necesidad de 
una consciencia y una responsabilidad personal cada 
vez mayores. 
 
 
TRÁNSITO ENERGÉTICO 
 
En Magia, la práctica de la transmutación incluye la 
generación de energía por medio del cuerpo del 
propio mago maestro. En la alquimia taoísta, eso se 
hace por medio de la circulación de la energía por 
varios circuitos del cuerpo, de manera sistematizada. 
También aquí, el maestro la hace circular, pero no a 
través de los canales físicos. 
 
En el taoísmo la circulación de la energía se basa en 
puntos del cuerpo físico. En la Magia, eso se hace por 
medio de las contrapartes etéricas, movidas por la 
voluntad, animadas por el sentimiento y generada por 
el espíritu. Los taoístas usan una órbita microcósmica. 
Aquí creamos un circuito mágico y pasamos la energía 
cósmica hacia abajo, para el planeta, vía organismo 
individual. La alquimia taoísta, como su pariente 
medieval, busca transmutar lo inferior en superior. La 
alquimia interior, además, busca incorporar lo 
superior. 



Manual del maestro 
 

 124

 
De este modo la práctica de la Magia Interior es 
absolutamente segura. Un paso lleva al otro. Cada 
paso es, en sí mismo, una protección. El maestro no 
puede continuar, a menos que haya dominado el 
primer paso. No puede participar de los poderes de la 
Luz, a menos que se haya tornado Luz. Aquí, el 
maestro está unido a las fuentes de energía cósmica 
por medio de la fusión de sí mismo con tales niveles. 
Es un viaje del ego para el Yo, a través de la 
exploración de: 
 
  I - Tiempo, Espacio y desarrollo de la 
personalidad. 
          II - Dimensionalidad simultánea dentro 
del Ahora. 
         III - Realidad espiritual e identidad. 
 
 
 
 
CHACRAS INTERDIMENSIONALES 
 
Este apartado sobre los chacras no estaría completo 
sin la mención de los cinco centros de energía situados 
fuera del cuerpo y de los poderes de la supra-
consciencia generada por ellos. 
 
Una vez que vivimos en una realidad tridimensional, 
necesitamos definir otras dimensiones en términos 
materialistas. Los chacras situados fuera del cuerpo, 



Manual del maestro 
 

 125

están localizados en otras dimensiones del ser. Es 
como si existiesen en el presente lo que de hecho 
ocurre, y con todo fuesen invisibles o inaccesibles a 
nuestros sentidos corporales. Sin embargo, una vez 
que hayamos elevado nuestras vibraciones, somos 
capaces de percibirlos, sentirlos y participar de ellos. 
Se hacen tan familiares como nuestros poderes 
tridimensionales de pensar, sentir, hablar. 
 
Para explicar los chacras de manera vertical, como 
hemos hecho con los siete básicos, que pertenecen a la 
vida en la Tierra en la tercera dimensión, tenemos que 
decir que aparecen por pares. El primer conjunto está 
localizado cerca de 30 centímetros por encima de la 
cabeza y 30 centímetros debajo de los pies; el segundo 
conjunto, a unos 90 centímetros en ambas direcciones; 
y el tercero, a unos 120 centímetros. El cuarto y 
quinto conjunto rebasarían nuestros conceptos 
tridimensionales y se extendería hacia el infinito, por 
encima y por debajo de nosotros. 
 
CHACRAS Y ESTADOS PSICOLÓGICOS 
 
El octavo chacra filtra y purifica las energías cósmicas 
y terrenales regulándolas para nuestro uso. En este 
nivel el individuo siente su unidad, tanto con el 
planeta Tierra como con el Cosmos, teniendo acceso a 
las propiedades de ambas dimensiones, arriba y debajo 
de la tercera, tal como el reino elemental y expresiones 
no físicas del Yo. 
 



Manual del maestro 
 

 126

El noveno chacra se abre a una especie de dimensión-
laboratorio, para la creación y manifestación de la 
realidad personal. En este nivel el individuo puede 
experimentar diferentes maneras de ser y tener. Tales 
imágenes son creadas en dimensiones no físicas y, 
entonces, traídas a la manifestación por las primera y 
segunda frecuencias dimensionales. Este chacra podría 
ser llamado “chacra de la probabilidad”, poseyendo 
una reserva sin fin de probabilidades y generando una 
cualidad magnética creadora. 
 
El décimo chacra podría ser denominado “Chacra de 
la posibilidad”, y penetra en la materia creativa del 
planeta, así como en las ideas creativas del Cosmos. 
En esta frecuencia creamos ideas nuevas e inventivas 
para una realidad personal, muy semejante a lo que 
haría un sabio o pensador del futuro, con la ventaja 
adicional de extraer nuevas combinaciones de la 
materia para crear esta realidad personal. 
 
El décimo primer chacra está relacionado con el grupo 
de pensamientos creativos combinados con la materia 
física para crear el Universo. Todo lo que Es y, al 
mismo tiempo, el Uno. 
 
En este punto, es necesario comprender que estos 
chacras operan con o sin nuestra participación 
consciente. Están localizados encima y debajo del 
cuerpo con fines de simplificar, pero existen en la 
realidad, coincidiendo con nuestra materialidad y no 
directamente. Como los otros chacras, estos son focos 



Manual del maestro 
 

 127

de energía y funciones de la consciencia. No forman 
parte de la finalidad del presente libro hacer una 
descripción detallada, pero sí familiarizar con la 
realidad de tales chacras y con el objetivo más amplio 
de la Magia Divina, campo de acción de la totalidad 
del Yo. 
 
 
LÍNEAS DE FUERZA 
 
Las líneas de fuerza están localizadas en el cuerpo 
etérico, pero se manifiestan idénticamente en el 
cuerpo físico como caminos que unen puntos 
diferentes dentro del organismo conectándolo a 
puntos semejantes dentro del planeta o en 
dimensiones superiores. 
 
 
 
CIRCUITO DE UNIÓN CON LA TIERRA 
 
Aquí, como también se hizo con los chacras, 
hablaremos sobre diferentes sistemas que vienen 
siendo utilizados por las Escuelas de Misterios a través 
de los tiempos. El circuito de unión con la Tierra es el 
caso en cuestión. En las tradiciones meditativas de 
Oriente, la energía física está unida a la Tierra (o 
atraída hacia la Tierra) por medio del chacra básico, 
hacia el cuerpo del planeta. La postura física empleada 
era con las piernas cruzadas. El propósito suponía 
alcanzar el total vacío y el silencio interior. Inactividad. 



Manual del maestro 
 

 128

En la tradición egipcia, así como en las artes marciales, 
la unión con la Tierra era efectuada por la planta de 
los pies. 
 
En el primer caso, los propósitos de unión con la 
Tierra era buscado con el trabajo interno, el cuerpo 
localizado en el Tiempo y el Espacio para asegurar la 
re-entrada, la identificación y la estabilidad. En el 
segundo caso, el de la tradición egipcia y de la 
hermética occidental, así como en las artes marciales 
orientales, comprendía todo el cuerpo. Aquí, la unión 
capacita al individuo a usar su cuerpo en movimiento 
o en actividad en el mundo. En el segundo caso, el 
servicio del individuo al mundo depende de su fusión 
entre la realidad interior y la exterior. 
 
Ambas modalidades comprende el servicio o la 
aplicación de los principios espirituales para la 
elevación de la humanidad de un modo u otro. En el 
primer caso, el servicio prestado consiste en oraciones 
y formación del pensamiento y generación de la 
sustancia de Luz. En el segundo caso, el servicio es la 
acción física en el mundo, una acción que comprende 
tanto a la forma física como a la espiritualidad. 
 
 
LA UNIÓN CON LA TIERRA 
 
La magia interna se basa en el principio de que todos 
estamos construyendo un Cuerpo de Luz, un vehículo 
inmortal, exactamente aquí, en el plano físico, 



Manual del maestro 
 

 129

mientras estamos encarnados. Lo hacemos por medio 
de la transmutación del cuerpo de densidad física y 
por el despertar del núcleo o Cuerpo de Luz, que fue 
nuestro cuerpo original en los antiguos tiempos y que 
sirvió como modelo inicial para el actual. Por esta 
razón, las teorías y prácticas que han sido diseñadas 
sobre la forma física necesitan ser traducidas. El 
cuerpo principal en la obra de Magia interna es el 
etérico. Este es el cuerpo que nos une al Yo Superior 
y, a través de éste, al Yo Divino. 
 
La mayoría de nosotros nunca se ha unido a la Tierra 
lo suficiente, y si creemos haberlo hecho, eso ha sido, 
generalmente, de manera equivocada. La sustancia de 
la propia Tierra está tan polucionada por toxinas 
físicas y energéticas, que raramente es agradable 
“entregarse a la Tierra”, como algunos pensadores de 
la Nueva Era sugieren. 
 
Si pudiéramos imaginar en nuestras cabezas que la 
Tierra es exactamente como somos, podríamos llegar 
a comprender que ella tiene también un Cuerpo de 
Luz, que es también un Ser de Luz. Cuando propongo 
la unión con la Tierra no abogo por la fusión con la 
sustancia física del planeta, sino con la unión con su 
núcleo, su corazón. Ahora, naturalmente, estamos 
hablando de la fijación de la luz dentro de un vehículo 
de materia, y ésta actúa como un recipiente y emisor 
de frecuencias, que está recibiendo y emitiendo. Este 
vehículo material no es el cuerpo denso: es el ser 
etérico, el Cuerpo de Luz. 



Manual del maestro 
 

 130

 
Mi firme creencia es que estamos evolucionando hacia 
una nueva frecuencia de vida. Esto ocurrirá en niveles 
etéricos de actividades, exactamente como ocurre en 
otros planetas de nuestro Sistema Solar. De hecho, la 
Tierra es el único planeta de este Sistema que tiene 
existencia tridimensional. En la preparación para esta 
nueva vibración, nuestros cuerpos y el cuerpo del 
propio planeta están siendo vueltos a equilibrar. 
 
 
 
EL SANTO ALIENTO 
 
 
La práctica de la Magia, así como la de otras 
disciplinas metafísicas y esotéricas, comprende el uso 
calculado de la respiración. Estudios realizados 
confirman el hecho de que lleva la fuerza vital por 
todo el cuerpo. Cuanto mejor, más profundo y 
completa fuera la respiración, más vitalizados y 
saludables nos sentiremos. Respirar acelera la sangre y 
da plena energía a todo el sistema vital. 
 
En los procesos que hemos utilizado, dentro del 
contexto de la Magia Interna, la respiración 
desempeña un papel importante. Es, tal vez, la manera 
más sencilla de alterar estados emocionales y de 
tensión física. Una respiración profunda sirve para 
oxigenar la sangre en tal grado que la fatiga se 



Manual del maestro 
 

 131

minimiza, incluso en medio de la polucionada vida 
urbana. 
 
Las antiguas Escuelas Místicas conocían la función de 
la respiración. Parte del sistema yogui de Pranayama y 
del Tantra, consiste en variar las formas de respirar. La 
respiración equilibrada y básica, la cuenta donde los 
tiempos de respiración y espiración se igualan, era 
práctica importante en las tradiciones esotéricas, 
inclusive entre los egipcios y los druidas. El uso de 
mantras y cantos ceremoniales, tanto en Oriente como 
en Occidente, es una de las maneras más agradables de 
extender y prolongar la respiración. 
 
¿Por qué es importante respirar de manera equilibrada 
y aconsejable ampliar los tiempos en ciertos casos?  
 
Una respiración equilibrada crea o mantiene un 
vehículo físico equilibrado por medio de ecualización 
de los lados izquierdo y derecho del cuerpo, cerebro y 
sistema nervioso. El flujo estable de oxigeno limpia de 
obstrucciones, fijaciones o bloqueos que puedan 
existir en la mente, los sentimientos y en el propio 
cuerpo. Algunos minutos de respiración equilibrada, 
hace que nos sintamos más relajados y, por tanto, más 
receptivos a percepciones muy sutiles. 
 
Cantos, mantras y todas las formas de música y 
recitados fuerzan al organismo a tomar respiraciones 
más profundas, aumentando así la entrada de oxígeno, 
la retención y exhalación. Cantar, especialmente 



Manual del maestro 
 

 132

músicas religiosas es, tal vez, la manera más fácil de 
abrir la puerta a fuerzas espirituales. 
 
Otra de las prácticas aconsejadas en el sistema yogui es 
la retención de la respiración, tanto después de la 
inspiración, como de la expiración. Al practicarla, 
notaremos que en cuanto retenemos la inspiración, 
con los pulmones llenos, no solamente 
experimentamos una sensación de explosión, sino que 
comenzamos a sentir un hormigueo casi inmediato 
después de llenar los pulmones. 
 
Cuando mantenemos vacíos los pulmones, después de 
la expiración, experimentamos una sensación de 
colapso próximo al miedo y, con todo, el resultado 
final también nos llevará a una sensación de 
hormigueo. Los pulmones vacíos nos empujan a 
inspirar más profundamente para compensar. 
 
Los pulmones llenos podría ser interpretado como 
una plenitud de vida o nacimiento; los pulmones 
vacíos podrían ser contemplados como la noche, el 
vacío, un aspecto de la muerte. Observemos en 
nosotros mismos cuál es el aspecto de la vida que más 
miedo nos da: si los pulmones llenos o vacíos. 
Examinemos nuestros patrones respiratorios. Estamos 
constantemente muriendo y renaciendo, aunque de 
manera inconsciente. 
 
Estos patrones respiratorios y muchas otras 
variaciones sobre el término serán evidenciados no 



Manual del maestro 
 

 133

solamente en el yoga, sino también las prácticas del 
Tao, el aspecto esotérico del shinto y en la adaptación 
moderna llamada Renacimiento. La respiración es 
absolutamente fundamental para cualquier obra de 
transformación. Actúa sobre la sangre, que transporta 
la fuerza vital y las coloraciones cósmicas por medio 
del organismo físico, afectando cuerpo, emociones y 
pensamientos. 
 
Es imposible respirar completamente y quedar triste o 
deprimido. Observemos. Tomemos consciencia de 
cómo respiramos, cuando pasemos por estados de 
malhumor y veremos en cualquier caso, que estamos 
reteniendo la respiración. En algunas situaciones 
emocionales, inspiramos más que espiramos; en otras, 
ocurre a la inversa. En algunos estados emocionales, 
respiramos más por la boca, y en otros, más por la 
nariz. 
 
Hay un propósito para ambos casos: la respiración por 
la boca o por la nariz. Los sufis tienen un sistema de 
respiración según los elementos. Cada tipo de 
respiración provocará el sentimiento e integración de 
aquél elemento dentro del cuerpo. Por ejemplo: la 
respiración por la nariz intensificará la purificación del 
elemento tierra. La respiración por la boca intensifica 
la experiencia del elemento aire. La inspiración por la 
nariz y la expiración por la boca da intensidad al 
sentimiento de agua y la inspiración por la boca y la 
expiración por la nariz intensifica el elemento fuego a 
través del cuerpo. De este modo, el individuo es capaz 



Manual del maestro 
 

 134

de equilibrar su cuerpo y transmutar estados 
emocionales en positivos equilibrados de armonía y 
creatividad. 
 
Antiguas prácticas orientales, particularmente el yoga, 
defienden el uso exclusivo de la respiración por la 
nariz. Eso hizo que sus seguidores creyeran que es un 
hecho actual. Repito que no sólo nuestra fisiología ha 
cambiado, sino que se ha alterado la estructura de los 
chacras. Además, cuando estamos en movimiento 
ascendente en el ciclo de energía, necesitamos utilizar 
más la respiración terrestre y, cuando estamos en 
movimiento descendente, necesitamos respirar del 
elemento aire para seguir la precipitación en la materia. 
 
La Magia interna abarca todas las disciplinas y se 
adapta a las necesidades individuales, en vez de 
intentar ajustar al hombre a un sistema. Está basada en 
la respiración como el más esencial de los ingredientes 
de la transmutación y la creación, pues la respiración 
es el conductor de la energía primaria, tanto en el 
movimiento ascendente como en el descendente, 
suministrando combustible y fuego. 
 
Del mismo modo que las líneas de fuerza sirven como 
vehículos para la energía y la Luz, la respiración sirve 
como conductor del fuego sagrado de la respiración 
de la Divinidad. La respiración contiene vida, fuego y 
Luz. Es un conductor que sirve para transferir 
energías de todo tipo, así como para afirmar y 
despertar. En manos de un investigador de energía 



Manual del maestro 
 

 135

preparado, la respiración puede ser usada para 
dispersar o encender energías dentro del aura. Cuando 
la respiración es impregnada con sonidos y 
conscientemente dirigida, su alcance es todavía mayor. 
Es por eso que la palabra hablada es un instrumento 
tan poderoso. 
 
Es necesario decir que, mágicamente, un beso no es 
solamente un beso. Lo que ocurre es que comprende 
energías más sutiles, tal como una transferencia de la 
vitalidad por medio de la respiración y la saliva.  
 
La saliva transporta la fuerza vital física o registros 
etéricos del individuo. Muchos actos sagrados, 
particularmente los relacionados con el cambio de 
respiración y de fluidos del cuerpo por la intimidad y 
sexualidad y que, inicialmente fueron realizados con 
reverencia, discernimiento y deliberadamente, 
perderán su significado interno y se volverán 
instrumentos de persuasión, manipulación e influencia 
desconocidos por la humanidad. Un beso es un acto 
poderoso de transferencia de energía en muchos 
niveles, cuando el objetivo es crear un puente de 
amor. 
 
Menciono rápidamente que todos los fluidos del 
cuerpo, particularmente el semen y la secreción 
vaginal, carga la fuerza vital de la persona. El poder de 
una mujer sobre un hombre, es ampliado por la 
retención del semen del hombre dentro de ella y los 
efectos de ese vínculo dura unos meses. La 



Manual del maestro 
 

 136

comprensión de este acto es suficiente para hacer que 
el individuo considere no solamente sus intenciones, 
sino también la santidad de la Vida manifestada por 
todas partes, los poderes de la fuerza vital y la 
magnificencia del Espíritu de Vida que a todo 
impregna. 
 
 
 
EL SANTO ALIENTO Y POTESTAD 
ESPIRITUAL 
 
 
Las ondas cerebrales son un reflejo de actividad neural 
en el cerebro. Cuanto mayor y más rápida fuere la 
actividad cerebral, más lógico y racional será el estado 
de la mente. Cuanto más lenta esa actividad, más 
indefinible y sobrenatural es la experiencia en el nivel 
mental. 
 
En el nivel llamado Beta, la actividad mental es de 14 a 
28 ciclos por segundo. Este es nuestro estado de 
consciencia común, que también corresponde a unas 
16/18 respiraciones por minuto. Es la consciencia 
tridimensional por término medio. 
 
En el nivel Alfa los ciclos van de 7 a 14 por segundo y 
obtenemos el estado de trance leve, una capacidad 
común raramente reconocida como tal. La electrónica 
de ordenadores y la televisión crean naturalmente un 
estado Alfa, que abre la psiquis a la programación 



Manual del maestro 
 

 137

subliminal y al control hipnótico. Es el estado normal 
de la infancia que, en estados más profundos es una 
maestría psíquica y tener una visión de color en los 
sueños. Es el estado natural en los animales que 
poseen un alto sentido de percepción y son capaces de 
contemplar más allá del espectro de la gama de colores 
y escuchar sonidos imperceptibles para el oído 
humano. El patrón respiratorio correspondiente en 
este estado es de 10 respiraciones por minuto. 
 
Seguidamente tenemos el estado Theta de actividad 
cerebral, que está entre 4 y 7 ciclos por segundo. Está 
presente en el sueño o en estados de meditación, 
donde la mente concreta es superada y la actividad 
física silenciada o paralizada. Este ritmo es el propio 
de las plantas. Cuando un ser humano se encuentra en 
ese estado, puede ser capaz de contemplar su aura y 
viajar por el espacio fuera del tiempo. La respiración 
se hace lenta, a un promedio de 6 respiraciones por 
minuto. 
 
Finalmente, está el estado Delta, que va desde 0 a 4 
ciclos por segundo. Es el estado de sueño profundo 
sin sueños. Tengo el presentimiento de que es el 
estado en que cae el cuerpo físico, cuando nos 
encontramos en estados muy altos de actividad 
espiritual e inter-dimensional. Se dice que es el patrón 
predominante en la transmisión mental a distancia y 
en la transferencia del cuerpo. No tiene acceso ni 
salida de este estado sino a través de medios interiores, 



Manual del maestro 
 

 138

tales como meditación y experiencias espirituales 
trascendentales. 
 
Normalizar la respiración es uno de los medios más 
rápidos de regular los patrones cerebrales y tener 
entrada a niveles superiores de consciencia. El método 
es respirar por la boca en cantidades cada vez 
mayores, de manera parecida a las que se practica en el 
Renacimiento. Un buen practicante puede guiar hasta 
niveles mentales más profundos, por medio de la 
alteración del modelo respiratorio, sugestionándolo 
para pasar cada vez a estados más superiores de 
consciencia, particularmente a través de los niveles de 
inconsciencia encontrados en los estados Theta y 
Delta. El maestro sabrá aconsejar y llevar al alumno a 
estados iniciales de liberación emocional hasta más allá 
de la realidad. 
 
El viaje por medio de prácticas respiratorias 
intensificadas y dirigidas es el camino del Yo por 
diferentes estados de consciencia, a partir de niveles 
intensamente físicos y emocionales hasta estados 
mental, mental superior, psíquico y espiritual. Eso es 
posible porque se estaría acelerando el nivel de 
vibración de todo el cuerpo, comenzando por la 
sangre a través de las células, el cerebro y todo el 
circuito energético. La respiración por la boca facilita 
ese proceso mucho más que por la nariz, porque 
afecta a toda la estructura celular 
 



Manual del maestro 
 

 139

En cuanto las ondas cerebrales disminuyen la cantidad 
de actividad física, las facultades superiores de 
percepción se manifiestan. Finalmente estaremos en 
asociación, aunque momentáneamente, con el Yo 
Superior. Podemos entrar en los dominios de la Luz, 
generalmente inaccesibles en los estados de atención. 
Con el guía adecuado en ese período en que perdemos 
la consciencia, podemos percibir otras realidades, que 
normalmente no seríamos capaces de contemplar. 
 
Una práctica inicial sería estar consciente de cómo 
respiramos y alterar el ritmo. Respirar completa y más 
profundamente. Experimentar respirar por la nariz en 
tiempos iguales, es decir, emplear el mismo tiempo en 
respirar que en espirar. Luego hacerlo igualmente por 
la boca, reteniendo el aliento entre respiración y 
espiración. 
 
 
 
 
CONCLUSIÓN 
 
Ahora que hemos delineado la anatomía energética 
básica del ser humano, ¿qué haremos con ella? Parece 
un aparato de alta complejidad, muy complicado para 
ser utilizado conscientemente. Pero vamos a 
relajarnos. No necesitamos preocuparnos. La vida 
cuida de sí misma. Y lo mismo es con su evolución. 
Nuestro Yo Superior cuida de esas funciones y lo 
controla todo. Somos nuestro propio generador y 



Manual del maestro 
 

 140

archivador en una sola pieza. Estamos en esta 
existencia tridimensional para explorar y controlar 
detalles. Estamos aquí para vivir completamente en 
todos los niveles de existencias posibles en esta 
dimensión. Participamos de las formas de vida más 
superiores e inferiores. Dentro de nosotros viven los 
elementos y se multiplican y, a su vez, crean y 
evolucionan. Para ellos, también somos vastos e 
infinitos como puedan serlo los conceptos que la 
décima segunda dimensión nos pueda parecer a 
nosotros ahora. 
 
El único acto que precisamos realizar es el de la 
consciencia. La única cosa que precisamos hacer es 
estar presentes para nosotros mismos y nuestras 
facultades, mientras evolucionan y se expanden. Y si 
queremos hacer horas extras, está en nuestra libre 
voluntad. Cuando recordamos reservar algún tiempo 
para practicar, la vida se convierte en una excitante 
aventura, donde cada vez mayores cosas están a 
nuestro alcance. 
 
Pero, por el simple hecho de haber leído este Manual 
podemos estar de acuerdo que estás interesado en 
perfeccionar tu aprendizaje y estudiar el arte del 
autodominio.  
 
Vamos a revisarlo: Tienes siete vehículos o cuerpos. 
Tu vida física gira alrededor de la realidad 
tridimensional y corresponde a la actividad de los tres 
primeros cuerpos: el físico, el emocional y el mental 



Manual del maestro 
 

 141

inferior o concreto. En este nivel, tu aparato físico es 
regido por el sistema endocrino, que afecta a todas sus 
partes. Este sistema está alimentado por la actividad 
de los chacras. 
 
Los chacras son una función dentro de nosotros, que 
existe en un Cuerpo de Luz, que es una copia de 
nuestro cuerpo físico. Estos son creados por la 
actividad de los rayos cósmicos emanados de otras 
dimensiones metafísicas, así como de respuestas 
ambientales e internas. La actividad de esos chacras es 
creada por nuestro Yo Superior, elevada, distorsionada 
o atenuada por nuestro ego personal. En este punto, 
podemos ver cuán importante es la comprensión de 
sus mecanismos, conscientes e inconscientes. 
 
Entonces, los chacras facilitan no sólo las funciones 
en la tercera dimensión, sino que también actúan 
como antenas para otras dimensiones de nuestra 
existencia. Debido al hecho de que están localizados 
en nuestro cuarto cuerpo, el etérico, que es el vehículo 
utilizado en la encarnación para todos los viajes 
astrales, percibimos por su medio otras dimensiones. 
Los siete primeros chacras tienen acceso a 
informaciones pertenecientes a la vida en la Tierra. A 
través de los cuatro chacras superiores podemos 
contactar otras dimensiones y traducir este hecho a la 
dimensión tridimensional. El octavo, noveno y décimo 
chacra, localizados fuera del cuerpo, están 
relacionados con la cuarta, quinta y sexta existencias 
dimensionales. El décimo primero y décimo segundo 



Manual del maestro 
 

 142

están relacionados directamente con las 11ª y 12ª 
realidades dimensionales. 
 
Pero los chacras no constituyen el único medio para 
vivenciar otras dimensiones. Podemos experimentar la 
vida inter-dimensional por medio de nuestros otros 
cuerpos. En el caso del quinto, sexo y séptimo chacra, 
esos cuerpos son accesibles por medios espirituales; 
son Cuerpos de Luces y reaccionan directamente a las 
Leyes de la Luz. En estos Cuerpos, que en verdad son 
estados de consciencia, nos experimentamos a 
nosotros mismos en varios grados de consciencia, 
desde el espiritual hasta el cósmico. 
 
¿Qué significa todo esto para un maestro? El maestro 
se conoce y sabe que su capacidad es infinita, 
particularmente en el nivel de la evolución espiritual. 
Conoce la supremacía de la Luz sobre la tecnología, 
sobre la materia y sobre la propia mente. El maestro es 
uno con el Creador en el amago de su ser. Escoge 
asociarse con su Dios Consciencia en el servicio a la 
Luz. Y utiliza todos estos aspectos de sí propio para 
ayudar a co-crear, a transmutar, a curar y bendecir su 
mundo inmediato, su ambiente y su planeta. 
 
El primer estadio es el trabajo sobre la personalidad. 
El segundo, que puede coincidir con el primero, es la 
exploración de su Yo a través del Tiempo y del 
Espacio. Al purificar su personalidad, se hace capaz de 
alcanzar memorias de otras vidas. Eso ocurre 
naturalmente, pero puede ser intensificado por el 



Manual del maestro 
 

 143

conocimiento de la anatomía energética. En este 
punto, el maestro comienza el viaje consciente de su 
identificación con su herencia divina. 
Deliberadamente, enciende el fuego dentro de su 
corazón e inicia el arduo camino de dominar sus 
reacciones instintivas de los tres cuerpos inferiores. A 
medida que progresa, tendrá acceso a los chacras 
superiores y, por su medio, a otras realidades, otras 
dimensiones de la existencia. Entonces comienza el 
tercer estadio de exploración: la existencia 
multidimensional. 
 
Y nos preguntamos: ¿Cuál es la diferencia entre este 
camino y aquél trillado por todos los adeptos, 
alquimistas y metafísicos del pasado? En algunos casos 
puede no existir tal diferencia. En la mayoría de ellos, 
el objetivo era el amor al poder. Aquí, en la maestría 
interior, el objetivo es el poder del amor y la profunda 
comprensión de que este es, de hecho, el mayor poder. 
Todos los estadios ya descritos son posibles por 
medio de la actividad del espíritu. Al crecer en la 
consciencia de este hecho, en profunda humildad y 
gratitud, el poder del espíritu se intensifica, como hace 
un amigo en respuesta al amor. Pues el Yo Divino es, 
realmente, la Única Presencia actuando en todas las 
cosas. Este es el secreto del Arte del maestro interno. 



Manual del maestro 
 

 144

FACULTADES HUMANAS 
 
¿Qué son los sentimientos? ¿De dónde vienen? ¿A 
dónde van? ¿Cuál es la dinámica que se esconde tras 
de ellos? ¿Para qué sirven? Tal vez no nos hayamos 
hecho estas preguntas exactamente de este modo y, 
con todo, nos gustaría mucho saber de dónde 
proviene la rabia, el miedo y la tristeza. No satisfecho 
con las explicaciones comunes de que estos estados 
simplemente suceden, que son estados de ánimo y que 
todos los tenemos (aunque hay personas más 
melancólicas que otras), comenzamos a explorar la 
causa de los sentimientos. 
 
En el curso de esa exploración, llegamos a discernir 
los buenos de los malos sentimientos, la motivación, la 
intención y toda relación de actividad para un sentido 
de valores evolutivos. Sin embargo, lo que no 
comprendemos de inicio es que la emoción es un 
fenómeno colectivo. En realidad, estamos 
moviéndonos en un océano de sentimiento y emoción, 
generado por millones de personas que fueron antes 
que nosotros, otros millones que están a nuestro 
alrededor y otros millones que están esperando para 
continuar sintiendo las emociones o las acciones de las 
leyes de causa y efecto en los niveles inferiores de la 
materia. 
 
El sentimiento es la energía del amor, creativa y auto-
generada. La emoción son los movimientos humanos 
del sentimiento, los millones de permutaciones y 



Manual del maestro 
 

 145

cualidades del amor y de su ausencia. El sentimiento 
es la facultad de experimentar y la energía generada 
por tal experiencia. La emoción es un fenómeno 
humano, mientras que el sentimiento es una facultad, 
una potencia, un poder que se origina desde el más 
allá, uno de los tres poderes básicos en el hombre. 
 
Hay un mundo de diferencias entre sentimiento y 
sensación. La sensación está relacionada a los sentidos 
físicos. El sentimiento no es físico, sino una función 
del corazón traducido en irritación, rabia, miedo, 
posesividad, orgullo, por el individuo cuya consciencia 
puede estar alojada en uno de los chacras inferiores. 
Para el individuo cuya consciencia está siendo 
manifestada por medio de cualquiera de los chacras 
superiores, este sentimiento se traduce en 
humanitarismo, alegría, placer, generosidad y una vasta 
gama de satisfacciones estéticas. 
 
Somos una consciencia, una inteligencia dentro de un 
vehículo de materia. La materia está compuesta de 
diferentes ingredientes en distintos tipos de actividad 
(atómica, molecular, eléctrica, magnética, electrónica, 
sónica, etc.). También vivimos en un cuerpo de 
sentimiento que en lo que se refiere a sustancia, parece 
no tiene nada que ver con la materia física, pero vibra 
en sintonía con ella. Este es el segundo cuerpo. El 
tercero o cuerpo mental inferior, posee un tipo 
diferente de sustancia y resuena en sincronía con el 
primero y segundo cuerpos. Los tres primeros 



Manual del maestro 
 

 146

realmente se mueven como uno sólo, entrelazados en 
aquello que llamamos personalidad. 
 
Eso significa que lo que quiera suceda materialmente, 
emocional o mentalmente tendrá que ser originado o 
motivado por la agitación en cualquiera de los otros 
dos cuerpos. La psicología está empeñada en la 
comprensión de esta inter-relación, pero hasta hoy no 
comprende realmente los mecanismos subyacentes a la 
dinámica que actúa en cada uno. La psicología se ha 
atrincherado en una base de pensamiento lineal, que es 
una propiedad del cuerpo mental inferior. El 
pensamiento no es lineal sino concéntrico. 
 
Podríamos comparar la actividad de los tres cuerpos 
inferiores a la de los elementos tierra, aire, agua y 
fuego. El cuerpo físico correspondería a la densidad, 
estabilidad y solidez de la tierra. El cuerpo emocional 
correspondería al agua, su fluidez, sus propiedades de 
congelación y evaporación, su capacidad de correr, 
rodar, esparcirse y contornear. El cuerpo mental 
correspondería a las propiedades del aire, seco, 
cortante o refrescante y estimulante. El fuego tiene 
que ver con la consciencia o espíritu, encendiendo 
todas las cosas hacia las que se dirige, es como una 
centella de la vida superior dentro de los cuerpos. 
 
Estos tres cuerpos y sus propiedades son parte de la 
experiencia del planeta. Todos las tenemos, aunque en 
diferentes grados y calificaciones. Es como si cada uno 
de nosotros hubiese sido confiado por una gran 



Manual del maestro 
 

 147

entidad, el planeta Tierra, dando parte de sí misma con 
estos tres cuerpos. La manera de cuidar de ellas se 
refleja en el propio planeta. 
 
Aquí es donde entra el concepto de cualificación. El 
sentimiento amplía la energía. Como inteligencia, 
tenemos la capacidad de presentir algo y darle energía 
por medio de nuestro sentimiento. Cuando 
encontramos que una cosa es bella, ella se vuelve 
realmente hermosa; cuando una cosa nos parece fea o 
que nos da miedo, tal objeto así se vuelve. Todo 
aquello que observamos crea en nosotros un 
sentimiento, o a través de la repetición del pasado, de 
la novedad del presente o por medio de una intención 
constructora en un acto de voluntad. 
 
Cualificamos todo lo que vemos. Estamos constantemente 
cualificando todas las cosas de nuestro ambiente por 
intermediación de nuestros sentidos. Cuanto más 
vemos una cosa de cierta manera, más ese objeto se 
conformará al modo de cómo la contemplamos. Por 
ejemplo, si muchas personas se enfrentan al sexo 
como un mal, entonces se manifiesta como un castigo. 
Si muchas personas ven la muerte con temor, 
entonces morir es un acto donde el miedo es 
dominante y, cuanto mayor el sentimiento más grande 
es la amplitud. Hay muchos conceptos así 
compartidos, incluso el proceso de envejecimiento o 
degeneración. Nuestro tiempo de vida es tan corto, no 
sólo por la intoxicación alimenticia, por la polución 



Manual del maestro 
 

 148

ambiental y el estrés, sino también a causa de un 
consenso de que nos deterioramos con la edad. 
 
Cuando muchas personas de una misma localidad 
piensan y sienten de un mismo modo, se forma una 
idiosincrasia cultural. Cuando toda la población de la 
Tierra siente del mismo modo, tenemos una creencia 
poderosa y profundamente enraizada. Ese sentimiento 
de masa crea tendencias emocionales y torbellinos de 
energía, que actúa con tremendo impacto sobre el 
individuo, influenciando sus propias energías por 
medio de la superstición, sugestión o control 
hipnótico. 
 
La energía del cuerpo emocional en su estado puro y 
no contaminado, parece y es percibida como una 
mezcla centelleante de finos colores, casi como 
pompas de jabón. Cuando esta energía es cualificada, 
modificada, intensificada o congelada por una 
persona, toma una coloración y densidad diferente. 
Sus colores se hacen más profundos y turbios. Ya no 
están actuando a través del espíritu, como cuando se 
encuentran en estado puro. Ahora reflejan el egoísmo, 
la obstinación de la voluntad individual. En ese punto, 
por medio de la agitación de las corrientes inherentes 
de energía dentro del cuerpo emocional, en 
torbellinos. Todas las veces que la persona siente de la 
misma manera, profundiza el surco, crea un torbellino 
más poderoso que actúa como un remolino, captando 
magnéticamente energías para sí mismo, coloreándolas 
y entonces irradia sus propiedades, afectando a todo lo 



Manual del maestro 
 

 149

que le rodea. Ahora el sentimiento se transforma en 
emoción, y la absorbe hasta el punto de sentirse 
desamparado.  Antes de que lo sepa, puede comenzar 
a proyectar rabia, miedo, tristeza, a causa de la energía 
del momento. Se puede perder el dominio sobre sí 
mismo. El torbellino sirve para estimular, agitar, 
seducir y, por otro lado, ensimismarse en sentimientos 
negativos, como irritación, insatisfacción, frustración, 
orgullo o represión, fuera de la estimulación habitual e 
inconsciente. 
 
Cuando los torbellinos han sido creados por el 
maestro y son diferentes de los habituales de su Era, él 
se siente mal. Si esos vórtices corresponden a aquello 
que lo rodea, de su entorno, se intensifican 
naturalmente. 
 
Los cuerpos emocional, mental y físico, son creados a 
partir de una copia etérica, el cuarto cuerpo. Esta 
copia contiene el registro akásico de todas las 
acciones, sentimientos y tendencias experimentadas en 
anteriores encarnaciones, incluso los torbellinos 
emocionales. Cuando se llega a la actual encarnación, 
tenemos la historia de todas las actividades pasadas 
para armonizar gustos, disgustos, miedos, dudas, 
orgullo y otras limitaciones. Tales registros no 
cambian a menos que el individuo (el único que tiene 
la llave) los altere de manera deliberada, consciente. 
No controlados, estos impulsos continuarán 
intensificándose como característica en nuestra vida 
actual y sumándose a la profusión de impulsos 



Manual del maestro 
 

 150

generados por el entorno, la época, por la cultura, por 
el plano de vida individual y las semillas de los 
comportamientos pasados. 
 
El maestro puede ver entonces lo importante que es 
trabajar con las emociones, comprenderlas y 
dominarlas, de modo que el poder del sentimiento 
pueda ser liberado para animar y sustentar la creación 
consciente. Es importante desembarazarse de la 
influencia concentrada de energía y de los propios 
hábitos inconscientes, que nos impulsan y dirigen 
hacia moldes de comportamiento no auténticos o que 
alimentan un momento pasado, que puede no ser más 
que su objetivo en esta vida. En esta vida, intentamos 
dominar nuestra emotividad por el retiro realizado de 
algún modo; en Oriente por medio de la meditación y 
el esoterismo; en Occidente a través de la filosofía y 
del pensamiento introspectivo o de la psicología. 
 
La causa de las enfermedades de los tiempos actuales 
proviene de una falta de comprensión de la mecánica 
del cuerpo emocional. Este cuerpo tiene una mente 
propia, la de los hábitos, impulsos y deseos no 
expresos o incontrolados, ansias y aspiraciones, desde 
las más groseras a las más sublimes. En algunas 
escuelas psicológicas del pensamiento, tales impulsos 
son denominados como ego, id, líbido, etc. En 
Oriente, son llamados simplemente ego, aquello que 
nos separa de la Fuente. 
 



Manual del maestro 
 

 151

Se está tornando cada vez más obvio que la manera, 
en todo y por todo de manejar las emociones, no es a 
través de la filosofía o de la mente, sino por otra 
frecuencia más alta que la del espíritu. Esta es el poder 
de transmutación citado por los alquimistas, que 
reconocen el poder oculto del sentimiento en la 
creación de los universos, partiendo desde lo personal 
a lo cósmico. 
 
Pero antes de que podamos hablar sobre la creación 
de universos, necesitamos comprender nuestro 
universo personal, principalmente la inter-relación de 
cuerpo, mente y sentimiento. He dicho que el 
sentimiento es una función del corazón y que es un 
poder que viene del más allá. El corazón es la 
residencia del más alto dios vivo, el dios YO SOY. Es 
nuestra directa unión con nuestro Yo Divino 
individualizado en el nivel del duodécimo plano, la 
fuente de nuestra Vida y nuestra Luz. Este Yo Divino 
habla por medio de las actividades del corazón y las 
enseñanzas sagradas, así como de muchas escrituras 
sagradas antiguas, concordando con la necesidad de 
“nacer de nuevo” en los atributos del corazón: 
inocencia, pureza, humildad y fraternidad. 
 
Esta voz del corazón es la Voluntad de la Consciencia 
o Voluntad Divina. El sentimiento es una función de 
la voluntad. Cuando escuchamos al corazón, estamos 
en sintonía con la Divinidad interna; cuando 
escuchamos nuestras mentes sin considerar el 
corazón, hacemos mal uso de la voluntad o actúa bajo 



Manual del maestro 
 

 152

una voluntad personal. Tal vea fuese eso lo que Jesús 
quiso decir: “Padre, sea hecha Tu Voluntad y no la mía”. 
Esa es la llave del secreto para el arte de la 
transmutación, el poder del sentimiento por medio del 
corazón puro que expresa la Voluntad Divina. 
 
En este punto debemos respondernos a nosotros 
mismos a la pregunta: ¿Para qué sirven los 
sentimientos? La respuesta es: para generar la 
Voluntad del dios que nos habita: crear a través del 
espíritu. Transformar los torbellinos de sentimiento en 
instrumentos de transmutación. Y ¿cómo hacerlo? Por 
medio de la comprensión de qué y quienes somos; por la 
opción deliberada, consciente o por la fuerza de 
voluntad. Hacemos eso escogiendo identificarnos con 
nuestra herencia divina, nuestra unidad con Todo Lo 
Que Existe, más que identificarnos con las leyes físicas 
de la materia y con la temporalidad. Nuestra decisión, 
nuestra afirmación, nuestra pretensión como Seres de 
Luz nos traen el dominio, la maestría y la unidad con 
la Divinidad. 
 
Hay prácticas específicas recomendadas en el Libro de 
prácticas del Maestro para este proceso de 
transmutación. Todas ellas comienzan con la 
integración del ego y sus energías influenciables, por 
medio de la formación de una forma-pensamiento 
parecida a un Tubo de Luz. Dentro de ese cilindro 
invitamos al fuego del espíritu, por medio de la 
actividad del séptimo rayo de transmutación, la llama 
violeta. Entonces decidimos para nuestra divina 



Manual del maestro 
 

 153

voluntad para identificarnos con la Luz y hacer de 
cada acción un acto consciente al servicio de esa Luz. 
 
Necesitamos enfrentarnos a nuestras propias 
creaciones erróneas a través de las vidas y contemplar 
lo que hemos evitado durante tanto tiempo. Alguno 
de nosotros tendrá más trabajo que otros. Pero, para 
todos, el primer paso será el dominio de los 
torbellinos de energía dentro del cuerpo emocional. 
Tener las emociones bajo control y mantenerlo, lo que 
a veces se asemeja al acto de domar un animal, hasta 
que escojamos, como dice San Francisco de Asís, 
consolar más que ser consolados, comprender más 
que ser comprendidos, amar más que ser amados. 
“Pues dando es como recibimos, es en el perdón que somos 
perdonados y es muriendo que nacemos para la vida eterna”. Sí, 
espiritualidad y ciencia son una sola, amor y 
conocimiento son uno sólo, materia y espíritu son dos 
fases del único Dios. Nacemos a cada nuevo 
momento de Vida consciente. 



Manual del maestro 
 

 154

EL CUERPO EMOCIONAL 
 
 
La conexión física para el cuerpo emocional es todo el 
sistema nervioso, pero se puede decir que el cerebro 
emocional está localizado en el mesocéfalo. Eso 
incluye el sistema límbico, un circuito que sirve para 
transportar mensajes y memorias. Aquí, el córtex 
cerebral se une al hipotálamo, al sistema inmunológico 
y al sistema nervioso autónomo. El circuito emocional 
afecta a todo el cuerpo. 
 
El cuerpo emocional ha sido también llamado cuerpo 
del deseo o cuerpo astral, en la literatura metafísica. 
Tiene por objetivo la creatividad por medio de la 
interacción con otras energías; su propósito es 
aproximarse, mezclarse y expresarse. Su objetivo 
original era abarcar la creación y por medio de la 
fusión con ella, elevar su vibración y retornar al 
Creador. 
 
Hemos de recordar que el cuerpo emocional es parte 
del cuerpo del planeta. Debido a su naturaleza 
adhesiva, ampliamente egoísta, de la mala cualidad del 
sentimiento en el planeta, la liquidez, inicialmente 
fluida, de este cuerpo se vuelve densa y viscosa. Esta 
sustancia se expande y se adhiere a sustancias 
semejantes, creando una sensación de peso. 
 
Este cuerpo también ha sido asociado a la proyección 
astral y es diferente fuera del cuerpo, que ocurre 



Manual del maestro 
 

 155

principalmente a los cuerpos etérico y mental superior. 
El deseo emocional, especialmente los sentimientos 
fuertes como rabia y miedo, el deseo sexual y la 
curiosidad, hace que nos proyectemos astralmente 
hasta el objeto deseado. 
 
Tales viajes generalmente agotan el cuerpo físico, por 
la simple razón de que el cuerpo astral o emocional es 
más un estado de ser que propiamente un cuerpo 
verdadero. Capta la vitalidad del cuerpo físico. El 
deseo reviste al doble etérico de densidad, que se 
experimenta como una vibración lenta, pesada, 
magnéticamente atraída hacia la Tierra. Cualquiera que 
haya pasado por esas experiencias de proyección astral 
describiría la sensación de moverse como si estuviera 
dentro del agua, atravesando paredes y fluctuando 
como si nadase, volase, anduviese, sobre una 
superficie llena de surcos, etc. 
 
“El astral inferior”, término inventado por la teosofía, 
está relacionado con los deseos colectivos de la 
humanidad en el nivel de los chacras internos. El 
propio cuerpo emocional es dictado por la actividad, 
tal como atracciones y repulsiones, así como lecciones 
kármicas de los tres primeros chacras. Cuando un 
sentimiento alcanza el nivel del chacra del corazón, es 
que la actividad fue transferida hacia uno de los 
cuerpos superiores. 
 
El cuerpo emocional queda más excitado e interpreta 
la ausencia de este tipo de alteración como monótona. 



Manual del maestro 
 

 156

Como el chacra del plexo solar, con el cual es paralelo, 
el cuerpo emocional tiene todas las propiedades del 
agua y puede ser fácilmente agitado o excitado. Un 
individuo que tiene la consciencia bloqueada en este 
cuerpo, tiene gustos y disgustos intensos y está un 
tanto viciado en la estimulación del segundo y tercer 
chacras (sensación, sensibilidad y acción emotivas). 
 
Este es el principal cuerpo implicado en todos los 
tipos de relacionamientos, pues tiene en sí las 
impresiones en forma de torbellinos de otras vidas. Su 
intensidad es responsable de la perpetuación del 
karma: ojo por ojo ….venganza… todas las cuestiones 
relacionados a los encargos condicional y contractual, 
las expectativas y las muchas formas de manipulación 
que actúan en las relaciones. 
 
Debido a la tendencia que esa energía tiene para 
proyectar, nosotros dirigimos nuestras emociones en 
el ambiente bajo forma de juicios y acusaciones. 
Odiamos, no gustamos y quedamos irritados con 
personas y situaciones que se esparcen dentro de 
nosotros mismos o de nuestra historia emocional, con 
la cual no llegamos a un acuerdo. En otras palabras: 
estamos todavía luchando con ellas. 
 
Eso puede ser observado en el perfeccionista que se 
influencia mucho a sí mismo, y aunque su deseo sea la 
perfección se vuelve un fanático que exige que los 
otros se comporten de la misma manera que él. Se 
hace así intolerante y petulante. En suma, acaba siendo 



Manual del maestro 
 

 157

poco delicado y menos afectuoso, a despecho del acto 
de querer ser amable y amoroso. 
 
Este mismo individuo es un clásico ejemplo de alguien 
que no se ama lo bastante, que es intolerante y 
exigente consigo mismo. Lo que él considera como 
virtud es, en verdad, un trazo negativo. El amor 
comienza en casa. 
 
El mismo principio se aplica en la disposición para 
perdonar. Personas rencorosas encuentran difícil 
perdonarse a sí mismas. La solución está exactamente 
en nosotros mismos. Amarnos a nosotros mismos. Si 
no nos amamos o no conseguimos amarnos, significa 
que aceptamos las actitudes, creencias y juicios que 
otros pueden haber proyectado sobre nosotros. 
Aprendemos a amar siendo amados y la mayoría de 
nosotros no hemos sido realmente amados, porque 
nuestros padres tampoco lo fueron, y así 
sucesivamente. 
 
La vinculación existente en nombre del amor es 
extremadamente destructiva. De manera clarividente 
eso es visto como líneas de fuerzas bastante espesas, 
sombrías, que unen los cuerpos emocionales de las 
personas en un perpetuo cambio de energía, de 
actitudes y creencias. Ya ni sabemos cómo nos 
sentimos. 
 
Eso tiene que parar en algún lugar. Ese “algún lugar” 
está en la energía espiritual y en la perspectiva de vida. 



Manual del maestro 
 

 158

Necesitamos revalidar la actividad de nuestras vidas 
diarias. 
 
Por ejemplo: Observar cómo la duda y el miedo 
constituyen el pasaje principal para la negatividad. Si 
examinamos la duda y el miedo, veremos que son 
generados por la creencia errónea de que estamos 
solos en un mundo hostil. Cuando no podemos 
confiar en un dios, en el Yo Superior o en las fuerzas 
de la Luz, quedamos asustados y vulnerables. El 
miedo es expresado como duda a nivel mental. No 
podemos confiar en nosotros mismos y, por tanto, 
tampoco en los otros. Estas dos actitudes reducen la 
frecuencia de nuestras vibraciones y son una invitación 
para la entrada de fuerzas negativas. De hecho, todas 
las emociones provienen de la duda y del miedo, 
incluso aquellas de nuestro clásico perfeccionista, cuyo 
miedo interior puede ser el de cometer errores, de ser 
indulgente. 
 
Es especialmente importante mantener 
ininterrumpidamente un cuerpo emocional armonioso. 
Sólo así podemos construir un momento más positivo 
que negativo. Y la energía emocional se desarrolla a 
través de él. 
 
En este nivel la obra del Maestro es la comprensión y 
la experimentación de nuestras propias atracciones y 
rechazos, nuestro comportamiento, tanto responsable 
como reactivo. Necesitamos observar nuestras 
calificaciones, esto es, la manera por la cual vemos la 



Manual del maestro 
 

 159

realidad por medio de la proyección de nuestras 
propias emociones, y volver a dirigir las negativas en 
movimientos positivos. 
 
Además, necesitamos observar nuestras expectativas. 
Cada uno de nosotros está preso dentro de la 
contemplación de su propio cuerpo emocional. 
Seamos sensibles, no solamente consigo mismo, sino 
también para el hecho que los otros, en virtud de sus 
propias proyecciones, pueden no ser capaces de verse 
a sí mismos, o a nosotros. 
 
Podemos preguntarnos: 
 
¿Cómo me estoy sintiendo? 
 
¿Estoy reaccionando automáticamente o estoy 
verdaderamente respondiendo a mi ambiente? 
 
¿Cómo me estoy manifestando? ¿Estoy expresando 
bien mis sentimientos o siendo interpretado de 
manera diferente? 
 
¿Cómo puedo cambiar la manera por la que me veo a 
mí mismo? 
 
¿Cómo cambiar el modo en que la gente me ve? 
 
¿Cómo soy en mi fuero más íntimo? ¿Hasta qué punto 
difiero con lo que ve los demás? 
 



Manual del maestro 
 

 160

¿Cómo me comporto con mis amigos íntimos? ¿Y con 
extraños? 
 
¿Hasta qué punto me he habituado con mis patrones 
emocionales? 
 
¿A quién no gusto y por qué? ¿Tienen esas personas 
peculiaridades que no estoy reconocimiento en mí? 
 
Una vez tengamos respuestas para estas cuestiones 
con profunda honestidad, necesitamos actuar teniendo 
en cuenta lo observado. Particularmente en lo que se 
refiere a personas y características que no gustamos, 
aunque nos molesten poco. Esas vibraciones, como 
ondas sonoras, viajan hacia el objeto del que no 
gustamos y retornan a nosotros con la misma cualidad 
pero amplificadas. Entonces se alojan en nuestra aura 
y se suman a la viscosidad del aura. 
 
La materia del cuerpo emocional, en particular, como 
todas las sustancias, desde las más refinadas hasta las 
más groseras, responde al ritmo, particularmente la 
música. Ella ama el arte, la Naturaleza y toda la gama 
de emociones humanas. La intensidad emocional es 
especialmente propensa a actividades cíclicas. 
Comprendiendo eso, podemos organizar nuestras 
vidas para contrabalancear el “colapso” que 
generalmente se sigue al pico de actividades y evitar el 
síndrome maníaco-depresivo que caracteriza gran 
parte de nuestro comportamiento social. De ese modo 
comenzamos a ejercer cierto dominio sobre las 



Manual del maestro 
 

 161

energías del cuerpo emocional, estableciendo el 
equilibrio que trae la armonía. 
 
 
 
SOBERANÍA Y MERMA DE PODER  
 
Tal vez esta sea la más fuerte lección de existencia 
tridimensional, donde coexistimos con seres en todos 
los niveles de consciencia, donde atracciones y 
repulsiones están siendo constantemente proyectadas. 
Donde el control hipnótico es empleado por 
sacerdotes y políticos, por nuestros padres, por las 
personas que nos aman y los mejores amigos, así 
como por las instituciones educacionales. Donde la 
sugestión, bajo la forma de consejo amigable o de 
críticos, persuade e influencia nuestros propios 
sentimientos, creando miedo y duda. Aquello que por 
naturaleza es independiente se transforma en 
dependencia, especialmente de la autoridad y de 
figuras exteriores. En el momento que nuestra 
atención se aparta del Yo más interno, el Yo Divino, 
renunciamos a nuestro poder o lo entregamos a otro. 
 
El aura humana es una visión desoladora y, tal vez por 
eso, es el hecho de que la mayoría de las personas no 
posean visión clarividente sea una bendición. Donde 
hay el predominio de dos o tres cuerpos inferiores, 
por medio de la ampliación de las facultades del 
cuerpo emocional, con predominio de burbujas 
anaranjadas y marrones de la obstinación, del egoísmo 



Manual del maestro 
 

 162

y la falsedad, las lágrimas y heridas de catástrofes 
pasadas revelan las zonas donde cedemos nuestro 
poder, sexual, emocional e intelectual. Ahí se alojan las 
energías de otras personas, que adoptamos como 
nuestras y se dispersan en las auras de las personas que 
manipulamos, persuadimos o coaccionamos de algún 
modo y que nos dieron poder en vez de concedérselos 
a sí mismas. 
 
Liberarnos de ese tejido canceroso es como si nos 
arrancáramos nuestra propia piel. Esto es lo largo y 
doloroso del camino emocional, por medio de la 
relación intensa, inevitable y crítica con nuestra 
evolución espiritual. 



Manual del maestro 
 

 163

 
CONCLUSIÓN 
 
¿De dónde vienen las emociones y hacia dónde van? 
Ellas se originan en nuestro interior. Se reflejan en 
nosotros como individuos y cuando estamos 
sincronizados en nosotros mismos, como espíritu. Los 
patrones emocionales individuales son infinitamente 
variados. 
 
¿Hemos examinado nuestro comportamiento desde el 
punto de vista físico? ¿Hemos tenido tiempo para 
sentir nuestro cuerpo a partir de su interior? No me 
estoy refiriendo a la tensión y al cansancio físico. Me 
refiero a las suaves agitaciones de la respiración en 
nuestro interior, la manera de cómo se siente nuestro 
estómago cuando lo violentamos con excesos de 
alimentos, drogas como el alcohol y otros venenos. 
¿Sentimos la violencia que experimenta nuestro 
cuerpo cuando fumamos? ¿Y con qué intenciones 
actuamos, cuando estamos en estrecha proximidad 
con otros cuerpos? ¿Nos sentimos como explorador o 
nos sentimos con miedo ante la majestad de la vida 
interior? 
 
¿Y con respecto a nuestros comportamientos 
emocionales? ¿Cuántas veces estamos fuera de 
nosotros mismos? ¿Realmente nos preocupamos con 
la Vida que late dentro de cada uno de nosotros? 
¿Estamos preocupados por las grandes causas, como 
alimentar a los necesitados o viviendas para los 



Manual del maestro 
 

 164

desahuciados, pero nos encogemos de miedo si 
pensamos encontrar un mendigo?  
 
Como seres tridimensionales existimos en un océano 
de ondas de energía, que continuamente animan 
formas-pensamientos que se renuevan 
constantemente. En esta realidad tenemos poderes 
para dirigir y re-crear energía y sustancia, por medio de 
la aplicación consciente de la Ley de la Luz a través del 
mecanismo inconsciente de esa misma Ley. Ella actúa, 
queramos o no colocarnos a su servicio. La opción es 
por la consciencia o inconsciencia. En la consciencia 
creamos formas positivas. En la inconsciencia 
perpetuamos la miseria, la carencia y la limitación, la 
enfermedad y la controversia. 
 
La Magia Interna defiende la aplicación deliberada y 
consciente de los preceptos de la Luz en la vida 
cotidiana, comenzando por nuestra propia vida 
emocional. De hecho, ella establece la base de todo lo 
que ocurre en el planeta. Necesitamos no sólo 
comprender los principios subyacentes a los 
mecanismos inconscientes del cuerpo emocional, sino 
también aplicarlos constructivamente. 
 
No consigo resaltar suficientemente el tremendo 
poder de la facultad del sentimiento en el hombre, 
especialmente en lo que se refiere a la proyección de 
energía. Solamente necesitamos contemplar nuestras 
acciones, pensamientos y sentimientos, momento a 
momento, para poder ver el predominio de modelos 



Manual del maestro 
 

 165

de comportamiento inhumano automático. Vemos, 
pensamos y actuamos guiados por el miedo. El temor 
es un sentimiento-semilla de toda negatividad, incluso 
del odio y la violencia que invaden nuestros tiempos. 
 
Estamos constantemente murmurando, intrigando, 
esparciendo rumores en nombre de la conversación. 
Siempre cediendo nuestro poder, por medio de un 
sentido mal orientado de amor y compartir. Y cuando 
nos miramos unos a otros, lo hacemos con avidez y 
lascivia, con posesividad, envidia y explotación, en vez 
de contemplarnos como los únicos Seres de Luz, de 
Amor y Poder espiritual. Cuando nos enfrentamos 
cara a cara con la injusticia, nos comportamos con 
más injusticia todavía si cabe. En un tiempo donde 
hay tanta propaganda enfocando virtudes como la 
resignación y de ofrecer la otra mejilla, donde tanto se 
habla de paz y fraternidad, nosotros, ignorantes, 
interpretamos mal los mensajes, cediendo aún más 
nuestro poder a las formas más novedosas de 
autoridad política y religiosa. 
 
Así y todo, en algún lugar, de algún modo, lo estamos 
consiguiendo. Aquí y allá amigos de la Luz están 
surgiendo: aquellos que están incorporando las 
enseñanzas de la Luz, manteniendo la visión de la Luz 
que, con coraje, amablemente pero con firmeza 
sustentan la antorcha que está iluminando al mundo. 
Vamos al encuentro de estas personas. Pero os 
advierto: estos son tiempos engañosos. Las cosas no 
son lo que parecen ser. Conoceremos y veremos lo 



Manual del maestro 
 

 166

“real” solamente cuando veamos la verdad del dios 
interno. El camino más corto para la Verdad es el salto 
a dimensiones desconocidas del verdadero Yo 
Superior. No hay maestros ni guías. No hay 
enseñanzas. Solamente TÚ en tu soledad. Cuando nos 
regocijamos en la plenitud, es decir, en el vacío, de la 
soledad, habremos llegado a nuestro hogar y a todas 
partes al mismo tiempo. Entonces nos reconoceremos 
en los otros, además de los límites de lo conocido. 
Sólo entonces sabremos el real sentido del Poder, el 
Poder de la Luz. 
 
 
 
EL PENSAMIENTO 
 
Pensamiento es visión con significado. El poder de 
pensar es tan importante como el poder del 
sentimiento en cada aspecto de la creación. Los dos 
actúan juntos. Todas las veces que tenemos un 
sentimiento sobre alguna cosa hay una contrapartida 
visual, un recuerdo, un deseo, que lo estimula. Un 
pensamiento o idea ocurre cuando hay una imagen o 
una serie de imágenes que conduce a un significado. 
Ese significado tocará una cuerda responsable en el 
individuo, una respuesta o reacción, dependiendo del 
grado de consciencia presente, que lleva a la acción. 
 
El pensamiento es tangible. Los clarividentes y 
psíquicos saben muy bien de eso, así como los 
parapsicólogos, que están constantemente 



Manual del maestro 
 

 167

investigando poderes extrasensoriales y telepatía. Los 
Gobiernos también saben de eso, cuando favorecen la 
propaganda psíquica. Y, naturalmente, la gente 
también lo sabe, cuando crea imágenes y sensaciones 
que permanecen en las mentes y sentimientos del 
público. Cada uno de ellos está utilizando 
pensamientos como cosas tangibles, sin reconocerlo 
en ningún caso. 
 
La verdad es que no sólo los pensamientos son una 
realidad tangible, sino que también son parte de 
nuestro proyecto, que está en la falta de su 
reconocimiento, creando impresiones negativas y 
confusas. Hay un tráfico tan espeso de pensamientos 
polucionando nuestra atmósfera, provenientes de 
personas que creen que porque lo que piensan no se 
expresa con palabras, de algún modo ellos no existen. 
Mantenemos secretos no solamente en relación a 
nuestros seres queridos, sino en relación con nosotros 
mismos. En niveles superiores de consciencia, no hay 
secretos. No hay necesidad de secretos, porque donde 
la Luz prevalece hay Amor, honestidad, integridad y 
pureza. Los secretos son fenómenos directamente 
relacionados con la vida tridimensional, donde el 
manto de la densidad permite la uniformidad de 
apariencia y el ruido continuo de frecuencias más 
pesadas obstruye y distrae la visión de la Verdad. 
 
Los pensamientos tienen una forma definida, ocupan 
espacio y tienen la cualidad del sentimiento a ellos 
asociados. Continuarán rodeando el aura de la persona 



Manual del maestro 
 

 168

hasta que ella lo disuelva por medio de una actitud. El 
pensamiento se mantiene en cuanto lo anima un 
sentimiento. Se disuelve cuando le es ordenado o se 
diluye por falta de energía o atención. Hay muchas 
formas-pensamiento alrededor de cada persona, 
algunas más fuertes que otras, a veces tan viejas como 
las encarnaciones. 
 
En el campo de energía que circunda al individuo 
encuentran lugar no sólo los torbellinos creados por el 
movimiento de los sentidos, sino también una 
profusión de formas-pensamiento creados a través de 
las encarnaciones. Un maestro, con el adecuado 
entrenamiento, puede percibir estas imágenes y 
sentimientos y conocer no solamente la historia 
personal del individuo, sino sus actuales intenciones y 
propensiones futuras. Es un hecho bien conocido 
entre psíquicos y metafísicos que, en las Cortes de los 
antiguos gobernantes, desde los faraones en Egipto a 
los zares en Rusia, residían sacerdotes y psíquicos que 
detentaban parcelas de poder junto a ellos, debido a 
sus capacidades de comprender personas y situaciones. 
 
Del mismo modo que el cuerpo emocional es un 
campo de energía que vibra en una frecuencia 
específica y una sustancia de Luz que se enciende y 
gira de cierta manera, el cuerpo mental tiene su propio 
campo, su propia frecuencia y su manera de operar. 
Así como hay emociones en un cuerpo emocional 
cuya capacidad es expresada por medio del 
sentimiento, hay formas-pensamiento en el cuerpo 



Manual del maestro 
 

 169

mental, cuya facultad es expresada por medio de 
pensamientos. El cuerpo mental no es sólo la 
colectividad de las formas-pensamiento, sino también 
la sustancia en la cual los pensamientos son 
almacenados. 
 
Entonces, el poder existente tras del pensamiento se 
origina en la mente. La mente es el vehículo de 
consciencia que coordina, organiza, comprende, 
enfoca y proyecta forma y significado, por medio del 
uso de la inteligencia. El intelecto, tan interesante y 
útil, es una forma básica de la inteligencia, usada a 
nivel de la tercera dimensión. Tiende a ser tan miope 
como pueden ser las cosas en este nivel. 
 
Naturalmente, la inteligencia expresa al nivel del 
detalle, está relacionada con las leyes de la 
materialidad. Hay una regularidad para ella. Es 
definible. Puede ser establecida por reglas. Puede ser 
aprendida mecánicamente. No exige flexibilidad ni 
espontaneidad. La inteligencia en este nivel es lo que 
se podría definir como Cuerpo Mental Inferior o 
Mente Concreta. En la encarnación, la mente opera 
por medio del Cuerpo Mental Inferior alineado a un 
cuerpo de consciencia semejante, aunque con 
vibración superior, llamando Mente Abstracta o 
Cuerpo Mental Superior. Esto no puede ser 
experimentado directa o exclusivamente en la 
encarnación. Es una consciencia superior que expresa 
inteligencia inter-dimensionalmente y en estados 
incorpóreos. 



Manual del maestro 
 

 170

 
En ambos, los niveles mentales del Cuerpo Mental 
Inferior y del Superior, la energía se manifiesta de un 
modo lineal directo. En niveles inferiores, es a veces 
experimentado como agresividad; en niveles 
superiores, se muestra creativa y regeneradora. 
 
La mente construye moldes o copias a través de sus 
facultades de visualización. Tales formas aparecen 
como actitudes que establecen patrones emocionales. 
Tales modos toman diferentes connotaciones en 
niveles inferiores y superiores. Por ejemplo: la creencia 
tan necesaria en niveles inferiores para inspirar y 
corregir la dirección de la energía, emerge como fe en 
niveles superiores; el dogma, tan necesario para 
domesticar los instintos, se transforma en una 
experiencia de conocimiento. La fe, vista bajo su 
propia luz, es una inteligencia superior irrefutable. Y el 
conocimiento va más allá de su contrapartida en 
niveles inferiores, como la experiencia. 
 
Los cuerpos mentales Superior e Inferior operan en 
dos circuitos diferentes. 
 
El Cuerpo Mental Inferior usa el plexo solar como su 
centro de fuerza, gobernando las actividades 
relacionadas a movilidad en el nivel de los actos 
cotidianos. En otras palabras, actúa con la realidad 
exterior, hechos y tiempos. Para nuestros propósitos, 
el Cuerpo Mental Superior usa el centro de la garganta 
y el del Tercer Ojo como fuente de energía, viniendo 



Manual del maestro 
 

 171

su energía básica desde el corazón. Tiene que ver con 
respecto a la experiencia interior y a los aspectos que 
se suman a tal experiencia en el mundo externo. 
Ambos vehículos utilizan el centro de la garganta por 
medio de la palabra, para materializar las formas-
pensamiento animadas. 
 
Así tenemos: el poder del pensamiento en el sexto 
chacra; el de la palabra en el quinto chacra; y el del 
sentimiento en el cuarto chacra. Los tres se 
manifiestan en una frecuencia superior como sustancia 
de luz y formas-pensamiento. 
 
A continuación tenemos: la acción y el poder en el 
chacra tercero; el sentimiento en el segundo chacra; y 
el pensamiento en el primer chacra. Los tres tienen 
una manifestación de frecuencia inferior como 
sustancia física y materia. 



Manual del maestro 
 

 172

EL CUERPO MENTAL CONCRETO 
 
El cuerpo mental inferior, o el tercer cuerpo, expresa 
la mente en el nivel de la sustancia física. Juntamente 
con el cuerpo físico y emocional, constituye la 
personalidad, el ego humano. Este cuerpo utiliza todos 
los chacras, pero se expresará por medio de la energía 
generada en el plexo solar. La capta de la inteligencia 
superior filtrada de la Divinidad en el nivel del Tercer 
Ojo y la reagrupa para la realidad concreta dentro del 
cerebro físico. 
 
En cuanto la energía motriz se origina en el plexo 
solar, el propio cerebro sirve como conexión física 
con el cuerpo mental inferior. El cerebro recibe los 
estímulos del ambiente y reacciona enviando estímulos 
al cuerpo emocional y al cuerpo físico, por medio de 
los cuales se inicia la acción. El circuito de la memoria 
en el cerebro interpretará los estímulos según el 
precedente histórico. Todo el sistema opera 
automáticamente con el propósito de proteger el 
organismo, hasta que la consciencia del individuo se 
uniforme con los principios superiores que operan de 
acuerdo con las leyes de la Luz. 
 
Para propósitos de simplificación, hablaremos del 
cuerpo mental inferior como si fuese una entidad. El 
cuerpo mental inferior toma las ideas de Dios, 
generadas por el Yo Divino de la 12ª dimensión, 
adornadas o alteradas por el Yo Superior en el nivel de 
la 7ª dimensión, y las implementa en el mundo físico 



Manual del maestro 
 

 173

por medio de un abordaje lógico o racional. 
Necesitamos comprender que la lógica es otro efecto 
de la vida tridimensional de la mente operando en 
detalles o en secuencia. La Mente Superior no actúa 
por la lógica o por partes. Ella lo intuye todo. Es 
visionaria y también contempla más allá del tiempo y 
del espacio. 
 
El cuerpo mental inferior actúa en lógica secuencial y 
llega a tener el orgullo de su eficiencia de curso suave. 
Este orgullo lleva cierta arrogancia y a un sentimiento 
de auto-suficiencia que es ilusorio. Es como si el 
administrador de una Empresa se adornase usurpando 
el lugar del Presidente del Consejo directivo. Eso 
ocurre durante todo el tiempo, literal y 
simbólicamente. De ese modo, el cuerpo mental 
inferior se arroga el puesto de controlador. 
 
Por esta causa, su visión es necesariamente miope o 
tridimensional. Divide su percepción para formar 
conceptos, en categorías o pares y se olvida de la 
unidad existente tras los opuestos aparentes. 
Recordemos que la dualidad es un producto de la 
materialidad, que opera por medio de la polaridad o 
tensión, para sustentar una forma. La dualidad es un 
reflejo de la polaridad. Es la manera que tiene la mente 
de aplicar los principios de la materia sobre el 
pensamiento. De ese modo surgen la dualidad y la 
moralidad. El cuerpo mental inferior comienza a 
construir sistemas sobre estas dualidades, sobre 
conceptos de bien y de mal, de cierto y equivocado, 



Manual del maestro 
 

 174

escogiendo un lado del par de opuestos. Así, el cuerpo 
mental inferior distorsiona la Verdad con la ilusión y 
se hace unilateral y egoísta. 
 
Al construir sistemas sobre falsas bases, el cuerpo 
mental inferior sigue defendiendo sus dogmas, de una 
manera muy semejante al del mentiroso que necesita 
continuar mintiendo para defender su posición. Y, 
como el embustero, el cuerpo mental inferior llega a 
olvidar que está mintiendo, tornándose el proceso su 
segunda naturaleza. Es por eso que se hace más activo 
en la protección de sí mismo que en la expresión de su 
Yo Superior. 
 
Así, el cuerpo mental inferior, se vuelve tan hábil en la 
manipulación de datos, que segmenta y 
compartimenta partes de sí mismo, muy semejante a lo 
que hace un archivador para facilitar la recapitulación 
del hecho. Los archivos ocultos del cuerpo mental 
inferior son aquellos pensamientos y memorias que 
sirven por lo menos a sus propósitos generales o que 
amenazan sabotear sus planes inmediatos. Así surgen 
los aspectos bajo la super-consciencia de la mente. 
 
Estas partes ocultas del cuerpo mental inferior no 
están solamente fuera de la mente; están efectivamente 
desligadas de todo el organismo, particularmente del 
cuerpo emocional. Y han de estarlo. Cuando están 
unidas al sentimiento, estos pensamientos pueden 
mostrarse peligrosos, amenazadores. Aquellos 
pensamientos considerados negativos se alojan en el 



Manual del maestro 
 

 175

subconsciente; los pensamientos considerados 
positivos, que se originan más de la cultura que del 
cuerpo mental superior, están relegados al super-
consciente. 
 
Ahora podemos comprender cómo no sólo es posible, 
sino también natural, vivir en un mundo lleno de 
mensajes duplicados y triplicados. Las palabras dicen 
una cosa, los sentimientos nos llevan a otra y la mente 
planea otra “realidad”. 
 
En los subplanos inferiores del cuerpo mental 
concreto, encontramos pensamientos de dominación y 
posesión, crueldad y sadismo. En los subplanos 
superiores, encontramos pensamientos de belleza, 
arte, música y ciencia. 
 
Los tres aspectos del consciente, subconsciente y 
super-consciente de la mente son parte de las 
funciones del cuerpo mental concreto, relacionadas 
con la mente lineal, la vida tridimensional y de modo 
reducido, las ideas sobre Dios. Igualmente los archivos 
arquetípicos del inconsciente están relacionados a las 
formas-pensamiento y a las emociones colectivas 
intensificadas por el hombre a través de los siglos. 
Este es el dominio de nuestra psicología actual. 
 
En este punto llegamos a comprender lo absurdo de 
las teorías psicológicas de nuestro tiempo, 
particularmente cuando su alcance se limita a la lógica 
tridimensional, tanto la racional como la irracional. 



Manual del maestro 
 

 176

Todo el campo de la psicología se limita al estudio del 
cuerpo mental concreto, contemplado más como 
creador que como instrumento de la Divinidad. Es 
como lidiar con un impostor. Nunca llegaremos a 
comprender las verdaderas obras de la mente, a menos 
que el poder retorne a la fuente, y comprendamos 
nuestra divinidad. Y eso en profunda humildad. 
 
Para restablecer la potencia del poder superior, lo más 
completo de nosotros mismos, necesitamos 
enfrentarnos al cuerpo mental concreto, tal como él 
es, un instrumento del Yo Divino para propósitos de 
análisis minucioso, clasificación, evaluación e 
implementación de ideas. Eso lo puede hacer 
perfectamente. Es un siervo maravilloso, pero 
mientras tanto no seamos conscientes es un jefe 
arrogante con tendencias a juzgar y sacar provecho. 
 
El poder de la mente inferior concreta es grande. Su 
objetivo es ser el constructor de formas-pensamiento. 
Tiene capacidad para movilizar las energías físicas. 
Traduce ideas. Reduce el voltaje de las energías. Se une 
directamente al cuerpo emocional y con él capta los 
materiales necesarios a la manifestación en el plano 
físico. El cuerpo mental abstracto o superior no tiene 
acceso directo al ego personal, excepto a través de las 
percepciones y facultades del cuerpo mental concreto. 
Éste es el guardián y portavoz de lo que existe en la 
mente. Es bueno que seamos sus amigos. 
 



Manual del maestro 
 

 177

Vamos a detenernos un momento y examinar sus 
actitudes y creencias. Seamos profundamente 
honestos en relación a sus prejuicios y tendencias. 
Comparemos aquello que pensamos con lo que 
sentimos en el área en el que nos consideremos débiles 
o indulgentes. Una manera fácil de saber lo que 
estamos haciendo, es comprobar si el mundo que 
tenemos a nuestro alrededor responde a nuestras 
necesidades. ¿Estamos manifestando lo que 
queremos? Miremos la realidad de nuestro mundo 
inmediato. ¿Se ajusta a nuestras ideas? ¿Con qué 
frecuencia actuamos a partir de lo que conocemos o a 
partir de aquello que pensamos que deberíamos hacer? 
 
¿Qué realistas somos en relación a nosotros mismos y 
nuestro mundo? ¿Sabemos, realmente, lo que 
podemos hacer y lo que no? ¿Nos estimamos o nos 
subestimamos? ¿Estamos en desacuerdo con nuestras 
emociones? En otras palabras, ¿hasta qué punto 
estamos unidos a nuestros sentimientos y cuerpo 
físico? ¿Vivimos en la mente? ¿Pensamos en aquello 
que sentimos o sentimos aquello que pensamos? Y, 
finalmente, ¿actuamos de acuerdo con esos 
pensamientos y sentimientos? 
 
No solamente los tres cuerpos o aspectos inferiores 
necesitan estar unidos y equilibrados, sino que 
también precisamos integrar la energía en cada nivel y 
ordenar esa integración por medio del 
comportamiento y la actividad celular. La verdadera 
integración es demostrada por medio de acciones y en 



Manual del maestro 
 

 178

un sincronismo de sentimientos con las cosas vivas, 
no sólo en pensamientos, por más bellos y grandiosos 
que puedan ser. En este punto comenzamos a utilizar 
las facultades de la mente superior. 
 
 
 
EL CUERPO MENTAL ABSTRACTO 
 
 
Ambos cuerpos mentales son, por naturaleza, fríos y 
calculadores. La diferencia entre ellos está en la 
consciencia. Lo que en un nivel es visto como juicio, 
en otro es contemplado como discernimiento y 
discriminación. Lo que podría parecer arrogancia sin 
espíritu, en niveles superiores puede ser llamado 
honor, integridad y ausencia de temor. La esencia del 
cuerpo mental abstracto actúa por medio de las 
facultades del cuerpo mental concreto, cuando se 
alcanza el equilibrio entre la mente concreta y el 
cuerpo emocional. 
 
Siempre hay alguna actividad del cuerpo mental 
abstracto infiltrada en todos los niveles de la 
naturaleza humana. Ella se revela en todos los 
pensamientos de paz, fraternidad y buena voluntad y 
donde quiera que la colectividad sea considerada por 
encima de la voluntad individual. Su lenguaje es 
básicamente simbólico y abstracto. La mayoría de las 
veces, tales acontecimientos no son capaces de formar 
parte de una actividad sustentada por el individuo, al 



Manual del maestro 
 

 179

menos que él haya dado un paso más en su propia 
evolución. 
 
A fin de actuar básicamente en el nivel de la mente 
abstracta, necesitamos haber tenido la suficiente fuerza 
para ir más allá de la lógica la racionalidad y 
permanecer en soledad. También necesitamos haber 
integrado las lecciones del cuerpo emocional. En este 
punto, la mente concreta y el cuerpo emocional se 
mueven armónicamente: la capacidad cerebral se 
expande tanto hacia el lado izquierdo, como para el 
lado derecho del cerebro y, además, activa la porción 
central cerebral, responsable de la percepción que está 
más allá de la dualidad. Todo cerebro pensante es, de 
tal manera, una facultad del cuerpo mental abstracto. 
 
Hoy tenemos innumerables maneras de estimular el 
cerebro pensante y promover visiones de una vida 
superior más completa. Como la mayoría de las cosas, 
esas metodologías y tecnologías pueden ser utilizadas 
por personas que buscan más escapar de la realidad 
que dominarla, o que buscan intensificar sus niveles de 
energía para propósitos de auto-gratificación en vez de 
utilizarlo en servicio. La utilidad de los instrumentos 
depende de la consciencia de quien los utiliza. Lo 
mismo que se alcance el funcionamiento total del 
cerebro, ese estado solamente podrá ser mantenido si 
hubiera integridad mental y emocional. 
 
Cuando el funcionamiento total del cerebro es 
alcanzado naturalmente, surge un estado de ser 



Manual del maestro 
 

 180

totalmente diferente, cualitativamente distinto. Se 
podría decir que, en este nivel, el cuerpo mental 
abstracto se ha transformando en mente crística. La 
dirección de la vida del individuo, su energía y su 
atención, se mueven más allá del sexto cuerpo o 
cuerpo causal, donde se acopia todo el bien alcanzado 
a través de encarnaciones sucesivas. 
 
El cuerpo mental abstracto de Cristo es 
verdaderamente la inteligencia del corazón. Su energía 
no es lineal. Es el dominio de la intuición y de aquel 
“conocimiento” que procede de las lecciones 
aprendidas en el pasado a partir de la comprensión y la 
experiencia acumuladas. En este nivel, la naturaleza 
del sentimiento ya fue refinada del calor de intensidad 
ardiente para la frialdad de la compasión, y está 
preparada para servir. 
 
Considerando que la mente abstracta refleja aquello 
que llamamos super-consciencia o impulsos de 
discriminación y discernimiento del alma transmitido 
al individuo, cuando este cuerpo pasa a ser crístico, 
acciones y decisiones son consideradas como 
compasión, amor, comprensión y perdón. Continuará 
funcionando como mente concreta en su capacidad de 
supra-consciencia, tomando decisiones del tipo ir o no 
ir, pero lo hace sin objetividad y de forma impersonal, 
en la perspectiva del amor, que da origen no sólo a la 
revelación del Plan Divino del individuo para aquella 
vida, sino también a cada posibilidad de su ejecución. 
 



Manual del maestro 
 

 181

La mente superior crística es, de hecho, una asociación 
con el Yo del séptimo plano. Es por medio de la 
gracia del Yo Superior (el propio cuerpo mental 
abstracto) que somos capaces de intuir principios 
superiores en primer lugar. Nuestra asociación será tan 
íntima como lo seamos con el Yo Superior. Por haber 
trabajado en la purificación o perfección del Yo 
personal, el nivel de vibración es elevado a una 
frecuencia en la cual el Yo Superior puede permanecer 
dentro del cuerpo físico por tanto tiempo como el 
individuo pueda mantener esa frecuencia. No es 
posible sostener esa frecuencia en una base 
permanente. Por esa razón, seres iluminados en 
Oriente buscaron maneras de, conscientemente, 
mantener las energías que prolongarían la materialidad, 
para enseñar y despertar. Eso se presenta como 
imperfecciones, artimañas, como inconsistencias. Pero 
sería extraño que esas cosas fueran escogidas 
conscientemente. La mayoría de los seres despiertos, 
tanto en Oriente como en Occidente, tienen por una u 
otra razón, una profusión de características de la 
personalidad inconsistentes y frecuentemente 
irritantes. 
 
Para nuestros propósitos de comprensión de los 
principios subyacentes a la magia interna, buscamos 
perfeccionar los vehículos físico, emocional y mental 
hasta tal grado que nos permita coexistir en una 
proximidad bastante consciente e íntima, con nuestro 
Yo Superior y con dimensiones más allá de la séptima, 
por medio de las cuales tenemos acceso a ideas 



Manual del maestro 
 

 182

creadoras, a fuerzas y poderes que nos capacitan para 
reconstruir el Yo, el mundo, a semejanza del plan 
original de la Divinidad. Podemos hacerlo solamente 
por medio de la pacificación de las emociones y del 
silencio de la algarabía sin fin que proviene de la 
mente. 
 
Sólo se puede alcanzar el control de la mente después 
de pacificar las emociones. No podemos minimizar la 
importancia de experimentar emociones de manera 
total y profunda. Y eso no significa supresión o 
separación. Se necesita tener el coraje, no sólo de 
enfrentarse, sino también de profundizar en las partes 
más hondas, desagradables y volcánicas de nuestras 
emociones. De la aceptación experimental total saldrá 
la maestría. Las emociones sirven para entrenarnos y 
soportar voltajes cada vez más fuertes de energías. 
 
Necesitamos comprender ahora que la mente, en su 
arrogancia  típica de mente concreta, “pensará” que 
experimentó, “pensará” que perdonó y actuará “como 
si”, perpetuando las influencias subliminales 
venenosas e ilusorias, que están confundiendo a la 
humanidad. Podemos decir que una persona así está 
falta de sensibilidad emocional en relación a su medio 
ambiente. 
 
La mente temperada por el sentimiento purificado 
reduce la velocidad de raciocinio auto-indulgente, 
volcándose para la reciprocidad y una visión mayor del 
Todo. Esta reducción en la velocidad crea espacios de 



Manual del maestro 
 

 183

silencio, que llevan a formas-pensamiento cada vez 
mayores y elevadas, así como a la fuerza regeneradora 
del espíritu. Este es el silencio buscado y alcanzado 
por medio de la meditación. El silencio que contiene 
el Todo. 
 
La pureza es una virtud del silencio, y la pureza final es 
la experiencia del Vacío primordial del Todo Infinito. 
Nuestra realización irresistible y humilde entiende que 
Yo Soy el Único Poder Actuante, a través del 
sentimiento, del pensamiento y, ahora también, por 
medio de la palabra hablada. 
 
 
EL VERBO 
 
¿Quién no ha considerado el sentido de las palabras 
bíblicas “En el principio era el Verbo y el Verbo se hizo carne 
y habitó entre nosotros”? ¿Por qué el Verbo es “el inicio”? 
Y, de cualquier modo, ¿qué es el Verbo? 
 
No puedo decir con seguridad lo que significa esa 
afirmación bíblica, pero puedo comprender lo que 
podría significar. Me gustaría dejar a un lado la 
información con respecto a la vibración sonora que 
caracteriza a toda las cosas vivas con una impresión 
única que las distingue de todas las otras cosas todo el 
tiempo, pues eso será explicado cuando hablemos de 
las diferentes inter-dimensiones. Me gustaría explicar 
aquí el poder y el impacto de la vibración sonora sobre 
la creación de la forma. 



Manual del maestro 
 

 184

 
Imaginemos la Fuente primordial como una conexión 
de vibraciones, de la cual toda sustancia y todos los 
atributos se derivan. Esa Fuente es el Uno. Tiene que 
ser. Es la suma total universal de energía no cualificada 
– la no-cosa. En el instante que la energía es 
cualificada, su acción vibratoria se reduce y transforma 
en cosa, en algo. El proceso de cualificación ocurre 
por medio del sonido, de un zumbido oceánico que 
todo lo penetra (Om, Aum, Yo soy,etc.) y que se 
individualiza en notas o resonancias particulares. Cada 
resonancia vibrará de manera única, solidificándose en 
algún tipo de forma o definición. En otras palabras, 
adquiere sustancia. El sonido es la actividad que 
precipita, que crea sustancia al acopiar energía 
agrupándola, y la moldea en una misma forma. El 
color es la sustancia del sonido. Podemos ahora 
comenzar a comprender cómo los rayos construyen o 
crean todo lo que existe. Del color y sus 
combinaciones así como de la frecuencia del sonido, la 
sustancia/luz y la materia física, emergen las formas. 
 
También es lógico que, del mismo modo que el sonido 
crea, puede también destruir. A esta última actividad 
estamos acostumbrados desde el pasado siglo donde 
grandes cantantes de ópera, hacía estallar copas de 
cristal y aviones supersónicos rompían la barrera del 
sonido. 
 
¿Y cómo eso se puede aplicar a nosotros? Utilizamos 
el mismo principio en la creación de nosotros mismos 



Manual del maestro 
 

 185

y nuestros mundos. No sabiendo cómo usar el sonido 
puro, utilizamos la energía del sonido por medio de la 
palabra hablada. Una palabra es un sonido investido 
de significado; ella carga una forma-pensamiento y un 
sentimiento. Las palabras no necesitan tener un 
sentido para la mente o una intención consciente, para 
que tenga efecto. El propio tono transmite 
adecuadamente sentimiento y color al ambiente. 
Cuando el tono es inyectado en una palabra que 
transporta intención, tenemos la fuerza de la palabra: 
preocupación, trabajo, relajación, son ejemplos de frases de 
poder, encantamientos, sentencias o afirmaciones, que 
producen un resultado previsto. 
 
Ya hemos establecido cómo el chacra de la garganta, 
vehículo de la actividad del primer rayo, es 
responsable de la expresión de la Verdad, tanto 
personal como Divina. La voluntad es la fuerza 
propulsora de la manifestación y la creación. Siendo la 
garganta un vehículo para la voluntad de los chacras 
inferiores, ella transmite las cualidades de los mismos 
para el oyente, creando los efectos de la emotividad 
amargo/dulce, del romance, de la sensualidad o del 
poder bruto hasta la violencia. Estando por otro lado 
el chacra de la garganta al servicio de los chacras 
superiores, el sonido que produce inspira exaltación, 
tranquilidad, y despierta al oyente para las verdades 
interiores. La función del chacra de la garganta 
también es la de nutrir, concediendo la voluntad de 
vivir, transmitiendo la sensación de envoltorios 



Manual del maestro 
 

 186

calientes de seguridad sensual, así como de espacios 
llenos de sueños de Luz y Amor. 
 
Una vez que la forma-pensamiento haya sido 
establecida, la impresión fotográfica o etérica, 
producida por la combinación de las actividades de los 
cuerpos mental concreto y emocional, sirve como 
molde. Ahora necesitamos del material para construir 
la equivalencia física o crear las condiciones para que 
ella se materialice. Precisamos de sustancia. En este 
punto seguimos el procedimiento exacto del principio 
de creación anteriormente descrito. Usamos el sonido, 
la palabra. 
 
Todas las palabras están rodeadas por un poder 
acumulativo o momentum. Encantamientos y fórmulas 
mágicas están envueltos por la energía de millares de 
magos y adeptos pertenecientes a siglos pasados, que 
crearon un vórtice poderoso para la manifestación. 
Aunque hayamos retenido el conocimiento de algunas 
fórmulas, perdemos la mayoría y, ciertamente, la 
comprensión más profunda de la dinámica que 
encierra. 
 
Ahora, como siempre, hemos de agradecer la gracia 
del espíritu y de aquellas presencias luminosas que nos 
guardan e inspiran, por haber mantenido en secreto el 
conocimiento de la dinámica de la Ley para una nueva 
civilización que no estaba preparada para utilizarla con 
sabiduría y por haber revelado sus secretos en este 
tiempo. Es la hora de re-crear, de volver a descubrir 



Manual del maestro 
 

 187

las obras de la Ley, no de la mecánica, sino de la 
consciencia y asociación divina con nuestra Divinidad, 
el “maestro interno”, el Yo Superior. 
 
 
LA LLAMADA 
 
 
“Hacer la llamada” implica una sincronización 
consciente con el Yo Divino por intermedio del Yo 
Superior y el establecimiento de lo que podemos 
llamar Circuito Mágico. Eso es hecho enérgicamente 
por medio de la visualización y afirmado por medio de 
la oración o repetición de palabras de poder. 
 
Las fórmulas mágicas actuales siguen los mismos 
procedimientos empleados para el Circuito Mágico y 
consisten en etapas simples: 
 
1ª.- Invocación.- Enviar la fuerza vital física 
(pensamiento o visualización, sentimiento y palabras) 
hacia lo alto, para el Yo Divino, que sirve para 
alcanzar y conectar con la frecuencia superior, de 
modo que reverbere de vuelta sobre el cuerpo físico. 
En este estadio, se hace en voz alta la petición y el 
resultado deseado, de manera clara y perfecta. 
 
2ª.- Identificación.- Reconocer aquella frecuencia 
como nuestra y volverse uno con ella, de modo que 
podamos permitir que las ondas de energía se 
proyecten hacia arriba y sean mantenidas dentro de los 



Manual del maestro 
 

 188

vehículos físico y emocional fijados en el cuerpo. Al 
mismo tiempo, pronunciamos una afirmación de tal 
identificación, como por ejemplo: “Yo soy” toda Luz. 
De esa manera proyectamos energía desde ese nivel 
más alto hacia abajo, sobre la forma física. 
Pronunciamos la respuesta invocada en el primer 
estadio. 
 
3ª.- Aceptación.- El descenso de la Luz experimentada 
en dimensiones superiores para la consciencia del 
cuerpo físico y encarne en nosotros. Aceptamos 
nuestra identidad con el Yo Divino dentro de la 
materia y aceptamos la realización de nuestra petición, 
hecha en el primer estadio por medio de la invocación. 
La aceptación es establecida como un acto que ha ya 
ocurrido. De esa manera establecemos una copia 
mental o forma, dentro de la cual ocurre la condición 
o actividad invocada. 
 
Esta fórmula ha sido usada durante milenios por 
muchas Escuelas de Misterios. Es un método 
fundamental  en todo tipo de técnicas, tanto 
espirituales como psicológicas, para la perfección 
individual. Y funciona. 
 
Hacer la invocación sigue el mismo principio de la Ley 
de la Oferta y la Demanda. Al hacer la petición se crea 
una demanda para que la oferta de aquello que 
estamos buscando, sea liberada. Estaremos 
obteniendo y dando de sí y para sí, viniendo desde un 
estado o lugar de centro y totalidad con un foco en el 



Manual del maestro 
 

 189

corazón y en las facultades de la mente abstracta o 
superior. 
 
 
AFIRMACIONES 
 
Una afirmación es un decreto espiritual. Toda 
sustancia, luz o materia, necesita seguir el comando de 
la palabra. Esta es la Ley. 
 
La mayor parte de la humanidad está rodeada de 
impresiones contradictorias y discordantes que se 
niegan entre sí y se disuelven a lo largo del tiempo. 
Hay formas-pensamiento creadas por el uso habitual e 
inconsciente de la palabra, que perduran durante 
milenios en el aura de las personas. Eso forma fuertes 
impresiones que actúan como fuerzas magnéticas de 
captación para impulsar a la gente a aceptar moldes de 
comportamiento perturbadores. La única manera de 
romper el sello de esas impresiones es por medio del 
uso del mismo mecanismo que lo creó y mantuvo 
desde el inicio. 
 
Se dice que una afirmación sin poder, cuando es 
repetida muchas veces con el grado adecuado de 
intensidad, de sentimiento y visualización, para 
producir una fuerza dinámica en la vida, se solidifica 
en una imagen positiva dentro del aura. Un nuevo 
modelo puede ser establecido y usado para la 
manifestación física, para el sentimiento o para la 
manera de pensar. 



Manual del maestro 
 

 190

 
 



Manual del maestro 
 

 191

 
LAS FACULTADES ESPIRITUALES 
 
 
LAS DOCE DIMENSIONES 
 
Si se cuestiona la existencia de múltiples dimensiones, 
invito al lector a compartir esa experiencia conmigo 
por unos momentos. 
 
He dado un paseo por un parque de mi ciudad. Era un 
hermoso día y todo el mundo parecía estar fuera de su 
casa. Paseaba con un amigo y, para mí, era como 
andar por diferentes universos. En un parque había 
gente danzando músicas regionales. En otro lugar del 
paseo, otras personas tomaban el sol o leían. Había 
familias, niños y perros saltando. Sobre la hierba había 
personas comiendo, otros jugaban con una pelota, 
vendedores de alimentos para las palomas voceando 
su mercancía. Me llegaron recuerdos de un lejano 
pasado, sentí la profundidad de la soledad en mi 
corazón. 
 
Una dimensión es una zona interna para estados 
semejantes de consciencia que funcionan de manera 
peculiar. Lo que determina la dimensión en que una 
persona vive no es el dinero ni la educación, ni la 
herencia cultural ni la formación. Es la consciencia. 
Porque ciertas cosas suceden a algunas personas y no a 
otras, es el resultado de un estado de existencia. En 



Manual del maestro 
 

 192

niveles más elevados de consciencia, escogemos las 
condiciones de nuestra vida. 
 
La dimensionalidad es un fenómeno interior y está 
relacionado con la realidad interior y la percepción. 
Cada dimensión, como un mundo que es, consiste de 
una forma de vida y actividad. Esas dimensiones se 
inter-penetran y afectan nuestras vidas 
tridimensionales comunes, dependiendo de la 
extensión de nuestro acceso, consciente o super-
consciente a ellas. 
 
Las personas en el parque estaban en diferentes 
estructuras psicológicas de la mente, pero la verdadera 
cualidad de su funcionamiento mental era también 
distinta. Este es el dominio de la inter-
dimensionalidad, donde la psicología todavía no ha 
penetrado, pero sí el arte y la ciencia.  
 
No éramos capaces de observar la dinámica interior de 
la mente de los visitantes del parque. Podemos casi 
intuir por medio de sus actividades físicas, donde 
estarían dimensionalmente. Los amantes, por ejemplo, 
podrían estar en cualquier lugar, a partir de los chacras 
más inferiores hasta las alturas poéticamente sublimes 
de actividad dimensional superior, donde se perciben 
emanaciones de Luz y Poder, que es trascendental por 
naturaleza. Las personas que estaban leyendo, los 
solitarios, podrían estar en cualquier lugar de la lógica 
tridimensional hasta la mecánica cuántica superior, 
mientras que los vendedores de alimentos para las 



Manual del maestro 
 

 193

aves podrían estar inmersos en un mundo de creación 
dentro de los recónditos espacios elementales. 
 
Alcanzamos la mente superior cuando trascendemos 
las influencias emocionales de la personalidad y los 
sentidos y somos capaces de observar y comulgar con 
la vida en el nivel de la casualidad. Pero la propia 
mente superior está dividida en dos niveles. El 
primero es abstracto, pero todavía personal. 
Podríamos colocar en ese nivel la cuarta, quinta, sexta 
y séptima dimensiones. El segundo nivel, desde la 
octava a la décimo segunda dimensión, está más allá 
de la identidad personal y comprende los dominios 
espirituales de la metafísica y la religión. 
 
Así, además de nuestra participación en esos niveles 
de actividad simultáneamente a la vida tridimensional 
común, esas dimensiones consisten de una realidad de 
sus propias formas de vida y creatividad que son 
inherentes a ellas. Cuando tenemos acceso a esas 
dimensiones, no sólo las captamos, sino que tenemos 
experiencias dentro de ellas. Es de ese modo que 
vivimos en muchas dimensiones de una sola vez. 
Quedamos, como mínimo, conscientes de las 
facultades, a medida que ellas se expresan en nuestro 
mundo inmediato y apenas remotamente consciente 
de las formas de Luz, inteligencias superiores y avance 
científico, musical y tecnológico de las formas de vida 
superiores, donde también tenemos nuestra existencia. 
 



Manual del maestro 
 

 194

Una persona puede vivir en un mundo de matemática, 
estética, religión y principios espirituales superiores y 
de ejercicio intelectual o especialización tecnológica, 
genialidad musical o de facultades de cura y 
clarividencia, dependiendo de la dimensión a la que 
esté unido. Por medio del camino de la Magia Interna, 
nos podemos unir a todas esas dimensiones para 
elevar nuestra vibración a los niveles en las cuales ellas 
existen. 
 
Los planos o dimensiones de consciencia 
corresponden a los cuerpos de consciencia que son 
semejantes a los siete cuerpos. Esos planos están 
localizados no sólo alrededor de nuestro cuerpo físico, 
interpenetrándolo, sino también en anillos 
concéntricos alrededor del núcleo del cuerpo del 
planeta. Uno es visto como espacio exterior y el otro 
experimentado como espacio interior. Cada uno de 
ellos es empíricamente sinónimo del otro. 
Comprender eso exige un avance en nuestro 
pensamiento. 
 



Manual del maestro 
 

 195

MENTE   
 
 
Imaginemos que arrojamos una piedra en un lago de 
aguas tranquilas. Observemos los anillos concéntricos 
alrededor del punto donde cayó la piedra. El círculo 
más externo es el mayor, tiene la circunferencia más 
grande (es decir, mayor energía, más experiencia) y es 
el primero en llegar al borde del lago, a la orilla. Los 
anillos progresivamente menores siguen al mayor en 
ondas; tienen una distancia más extensa que recorrer 
para llegar al margen. 
 
Con diferencia a la mente inferior que opera en una 
lógica de secuencia recta, nuestras mentes superiores 
funcionan como esas ondas en el lago, de igual forma 
que lo hace el sonido. La realidad de la mente inter-
dimensional es concéntrica. 
 
A medida que nuestro pensamiento evoluciona más 
allá de la personalidad y, finalmente, más lejano que el 
yo individual, nos vamos haciendo capaces de alcanzar 
dominios dimensionalmente más elevados. Para 
conseguir eso, necesitamos generar más y mayores 
frecuencias de energía, acompañadas por grados más 
sutiles de focalización y ajuste. 
 
Algunas personas, habiendo acumulado facultades en 
encarnaciones anteriores y teniéndolas preparadas en 
los dominios inter-dimensionales antes de la 
reencarnación, nacen con una capacidad desarrollada 



Manual del maestro 
 

 196

para penetrar en esos dominios superiores. Su tarea es 
transformar esa información en realidad concreta. Hay 
muchos que hicieron esa preparación, para que todos 
podamos beneficiarnos con la información y, 
conjuntamente, elevar la actividad vibratoria de todo el 
planeta, así como de toda la vida que hay en la 
superficie terrestre. 
 
Para nosotros, esas dimensiones podrían parecer del 
futuro, pues el desarrollo altamente mecánico y 
científicamente avanzado, visto desde nuestra 
perspectiva, permanece todavía intocable. Una 
persona que como Nicolás Tesla ajustó sus actividades 
en niveles superiores y aportó a nuestra dimensión 
inventos tan útiles, muchos de los cuales permanecen 
en el misterio y son considerados hasta peligrosos para 
una humanidad que no está totalmente evolucionada. 
Wilhelm Reich fue otro genio de la misma naturaleza, 
cuyo trabajo pionero en el campo de la bioenergética 
humana es casi siempre erróneamente aplicado y mal 
comprendido. 
 
Pero no necesitamos ser considerados genios para 
penetrar en esas dimensiones. Hemos de atrevernos a 
ajustar nuestras propias energías. Explorar, 
conscientemente, la elevación de los niveles 
vibratorios. Permitirnos a nosotros mismos ver y 
recordar, particularmente en nuestras actividades fuera 
del cuerpo durante la noche, cuando entremos en 
contacto con estas dimensiones de modo natural y 
fácil. Hacer un relato de nuestras percepciones. 



Manual del maestro 
 

 197

Centrar nuestra atención en los más leves cambios de 
imagen en nuestra mente. Ajustar nuestra receptividad, 
de modo que incluya niveles cada vez más refinados 
de sensaciones. Registrarlos sin juzgarlos ni interferir y 
sin preocuparnos de lo extraño o insignificantes que 
puedan ser. Confirmar nuestras percepciones. Invocar 
a nuestro Yo y todos los poderes que nos pertenecen 
por derecho divino. Ser nosotros mismos en cada una 
de esas dimensiones. 
 
Recordemos que, inicialmente, nuestras percepciones 
son alteradas por referencias que vienen del tercer 
plano. Hemos de alinearnos con nuestro Yo Superior, 
maestros y guías que se encuentren en los dominios de 
la Luz y, suavemente, dejarnos conducir y 
pacientemente ganar confianza. Nunca comparar una 
nota con otra. Atrevernos a la soledad. Sentirnos 
solos. En esa soledad recordar que estamos en nuestra 
totalidad. En ese estado recibimos respuestas directas 
a nuestras preguntas y necesidades. Tengamos fe en 
ellas como tenemos fe en nosotros mismos. 
Recordemos Quién y Qué realmente somos. 
 
Podemos usar la imaginación y el método de 
orientación para activar nuestros chacras. Intensificar 
los puntos de luz en el centro de los átomos de 
nuestro cuerpo físico o proyectarnos directamente, 
por medio del Tubo de Luz, para dimensiones 
superiores de la existencia. 
 



Manual del maestro 
 

 198

Algunas personas experimentan la inter-
dimensionalidad como un aspecto de su interioridad, 
mientras que otras la experimentan como una 
dimensión por encima y fuera de sí misma. Las 
maneras son tantas como religiones hay en el mundo, 
porque cada creencia no es más que una tentativa de 
alcanzar y utilizar sistemáticamente las facultades y 
poderes internos de la vida inter-dimensional. 
 
Cualquiera sea el método escogido, reflejará nuestra 
naturaleza. Para un individuo con naturaleza 
predominantemente sentimental, la forma más simple 
de conexión con la Fuente y con la orientación inter-
dimensional es la oración, dirigida hacia lo alto con 
confianza, reverencia y profunda gratitud por la Luz. 
Para el hombre de intelecto e inteligencia, puede ser a 
través de la ciencia y de sistemas lógicos y 
sistemáticos, que proyectan la mente por medio de 
parámetros cada vez más amplios e intensos. Para la 
persona de acción y disposición física, el camino del 
servicio físico como la danza, son formas de oración e 
inmersión en frecuencias aceleradas de ida. 
 
La llave es siempre vibratoria. 



Manual del maestro 
 

 199

 
DINÁMICA  
 
 
Los planos superiores son compuestos de sustancia-
Luz de cualidad pura, que en el nivel más elevado es 
pura Inteligencia-Luz como fuerza espiritual 
individualizada, expresándose a sí misma como 
simultaneidad y abstracción altamente incomprensible. 
En niveles más bajos, tenemos la sustancia 
condensada en forma de materialidad de la tercera 
dimensión, expresándose a sí misma como detalle y 
secuencia. La primera y la segunda dimensión son 
sustancias primordiales inertes, dominio de las fuerzas 
vitales elementales. 
 
Como se puede notar en las dimensiones, ellas son 
alcanzadas por medio de nuestros siete cuerpos o a 
través de la actividad de los chacras superiores. Los 
planos son progresivamente más espirituales, más 
amplios y nuestra consciencia, como cuerpo, 
proporcionalmente más alta cuanto más elevada o 
acelerada fuera su frecuencia. 
 
Todos los seres son seres de Luz, con excepción de 
nuestra estructura terrestre, incorporando conceptos 
cada vez mayores. Dentro de los planos residen las 
consciencias de los espíritus en encarnación y también 
entidades, que allí prestan servicio y que pueden no 
haber encarnado nunca. Todos son mantenidos por la 
Ley de Atracción. 



Manual del maestro 
 

 200

 
Vamos a descubrir ahora lo que son esas dimensiones 
en términos de: 
 
1ª,- ¿Cómo la mente se expresa en cada una? 
2ª.- ¿A qué se parece? 
3ª.- ¿Qué capta o puede captar de esas dimensiones? 
 
 
TERCERA DIMENSIÓN 
 
Es el plano en el que estamos localizados en este 
momento en el Tiempo, mientras perduran nuestros 
vehículos físicos, por el tiempo que fuera necesario, 
para alcanzar el control sobre los tres planos o 
cuerpos inferiores. 
 
Este es el único nivel en el que tenemos las 
complejidades y perturbaciones de emotividad 
humana creada, que hacen de este plano la dimensión 
del karma. En realidad es el campo de pruebas del 
espíritu, donde construimos las habilidades y el poder  
utilizados a lo largo de toda la creación. 
 
La mente se expresa como detalles y en secuencia. 
 
El ambiente es denso y compuesto por miles de partes 
individuales, que se agregan físicamente, una a una, en 
unidades mayores de utilidad. 
 



Manual del maestro 
 

 201

Vivimos en este plano siempre que pensamos de 
forma fragmentada o secuencial, cuando nos 
identificamos con la materia y la mortalidad; cuando 
nos sentimos solos y cuando estamos perturbados 
emocionalmente. Aprendemos la manipulación y el 
control de la energía y de la sustancia. 
 
 
 
CUARTA DIMENSIÓN 
 
Es un plano espejo nuestro, o una existencia paralela, 
pero sin la sobrecarga de la densidad física. Aquí la 
mente genera usos prácticos para implementación en 
nuestro plano. En cuanto en la tercera dimensión 
procedemos paso a paso, en el nivel de la cuarta 
dimensión operamos como unidad. 
 
Los objetos parece ser hechos pieza a pieza y la mente 
se asemeja a ellos. 
 
La mente precipita, en sustancia-pensamiento, 
instantáneamente lo que quiera sea necesario. 
 
El ambiente se asemeja al nuestro en Luz. 
 
Aquí somos lo que pensamos. Atraemos de este plano 
todas las veces que imaginamos como alguna cosa 
podría ser o accionar, si colocásemos esto junto con 
aquello. En otras palabras, los principios de 



Manual del maestro 
 

 202

manifestación o precipitación, usados en el 
pensamiento y planeamientos visualizados. 
 
 
 
QUINTA DIMENSIÓN 
 
Muchos científicos tienen acceso directo a esa 
dimensión. La evolución de la sexta dimensión es 
aplicada aquí.  
 
La mente se expresa telepáticamente como un todo. 
Los objetos son concebidos en su totalidad. 
 
El ambiente es futurista con espacios abiertos de Luz. 
 
Llegamos a ese punto siempre que operamos 
telepáticamente o presentimos el todo o actividad 
total, cuando tenemos un espacio de luz con respecto 
a lo que es necesario y cuando sentimos chispazos de 
genio. Experimentamos la realización mental así como 
respuestas a problemas mentales. 
 



Manual del maestro 
 

 203

SEXTA DIMENSIÓN 
 
En este nivel la actividad mental de los planos 
superiores está siendo procesada a la luz de la 
aplicación personalizada (individual), antes que la 
implementación pueda adquirir forma en la quinta 
dimensión. El reprocesamiento requiere una continua 
generación de ideas, cubriendo todos los aspectos de 
la mente. 
 
La mente se expresa como movilidad en un 
crecimiento dinámico continuo. 
 
El ambiente es electrónico y mecánicamente futurista. 
 
Alcanzamos la sexta dimensión cuando estamos en un 
estado creativo de pensamiento, intentando diferentes 
alternativas y dando amplios saltos en nuestro 
pensamiento. Es una energía eléctrica, que algunas 
veces se mueve tan deprisa que no conseguimos 
alcanzarla o comprenderla. Aquí aprenderemos el 
control de la mente dinámica y el acceso a estados 
vivos de física cuántica y matemática superior. 
 
 
 
SÉPTIMA DIMENSIÓN 
 
Para los propósitos de nuestra evolución individual y 
en el camino de la Magia Interna, es especialmente 



Manual del maestro 
 

 204

importante comprender la naturaleza y actividad de 
esta dimensión. 
 
Esta es el área de aquello que llamo Yo Superior, 
donde el Cuerpo Superior del Cristo reside, donde es 
mantenido el registro akásico y donde todas las 
impresiones de actividades pasadas son encontradas 
para cada espíritu individual del planeta. 
 
Aquí las actividades no son sólo altamente espirituales 
y conceptuales, sino también personales. Este plano 
sirve de punto entre la mente inferior y la superior, 
entre el Yo Superior y el ego personal, entre la 
actividad interior y la exterior. Es el centro filosófico, 
de información e investigación. Podríamos decir que 
esta dimensión es el capital galáctico del planeta, 
donde los planetas exteriores son algo así como 
“Embajadas” y los canales de comunicación, así como 
los de transportes, existen para unir varias estaciones 
interplanetarias. 
 
En este nivel observamos las imágenes de la 
perfección, que nos empeñamos en obtener en los 
planos inferiores. Ellas existen aquí como hechos. 
Debajo de este plano se encuentra la vida altamente 
espiritualizada y la mente abstracta elevada. Todos los 
seres, incluso las vibraciones del Yo de la doceava 
dimensión, necesitan pasar por la mediación del 
séptimo plano para que nos alcancen. 
 



Manual del maestro 
 

 205

En este plano la consciencia experimenta el 
conocimiento y la perfección, descubriendo dominios 
de causa pertinentes a las corrientes de la vida 
individual. 
 
La mente se expresa con todas las formas de 
enseñanza, incluso el mito y la fábula. 
 
El ambiente es de vivencia en gran escala, incluso con 
amplios centros directores y archivos. 
 
Estamos en el séptimo plano siempre que exploramos 
el significado de la vida individualizada y los 
propósitos de creación, esto es, la filosofía y la 
psicología. 
 
 
OCTAVA DIMENSIÓN 
 
Este es el plano de demostración inmediato al de las 
altas abstracciones de los planos superiores. Traduce 
conceptos individuales. Su propósito es altamente 
abstracto. Los conceptos de este plano constituyen 
una especie de salto para la sexta dimensión, donde 
son adecuadamente aplicados para nuestro uso. 
 
Aquí la mente se expresa como un esfuerzo para 
individualizar. Se puede comparar a la forma básica de 
un escultor antes de la perfección de un producto 
acabado (esto es, el séptimo plano), lo que es 
interpretado subjetivamente por los individuos. 



Manual del maestro 
 

 206

 
El ambiente es eléctrico y rico en aplicaciones 
técnicas. 
 
Estamos en el octavo plano cuando sabemos que 
“comprendemos”, pero todavía no podemos 
explicarlo. El contacto con este plano trae la 
percepción intuitiva de la tecnología. 
 
 
NOVENA DIMENSIÓN 
 
Para nosotros, es el dominio de las Probabilidades, el 
nivel de la ciencia y las investigaciones ultra abstractas. 
 
La mente coloca ideas en movimiento y crea sistemas 
globales. 
 
El ambiente es aquel de compilaciones sofisticadas, 
reflejando sistemas electrónicos y mecanismos de 
comunicaciones. 
 
Si hubiere una manera de hacer alguna cosa, el 
contacto con esta dimensión lo revelará. Cuando 
estamos en este nivel, obtenemos una amplia 
compresión de los sistemas y de su universalidad. 
 
 



Manual del maestro 
 

 207

DÉCIMA – DÉCIMA SEGUNDA DIMENSIÓN 
 
Estas dimensiones precisan ser explicadas como una 
unidad. Su actividad es ampliamente conceptual y va 
más allá de nuestra comprensión, no importando lo 
evolucionado que pueda estar nuestro intelecto. No 
podemos comprender estas dimensiones, a menos que 
estemos deseando desintegrar el verdadero proceso de 
nuestro pensamiento. 
 
Esas dimensiones han sido relegadas a experiencia 
mística y espiritual y constituyen aquello que llamamos 
No-Mente. Podemos visitar estos planos y tener 
acceso a las facultades de la inteligencia que allí 
residen. 
 
En el nivel de la décima segunda dimensión, la mente 
abstracta funciona en parámetros más amplios de 
filosofía. Incorpora la fuerza espiritual de un modo 
individual. Este Ser espiritual es nuestro propio Yo 
Superior cuya función es generar vida, que es una 
sustancia real del espíritu como fuerza vital. Fuerza 
vital radiante y directora. 
 
Por ejemplo: si recordamos la explicación de los 
anillos concéntricos en el lago, el círculo mayor es el 
más evolucionado en términos de experiencia y que 
está más próximo a la orilla, en términos de puro 
espíritu. Sirve para generar la fuerza que se mueve en 
dirección al centro y la manera de atraer las otras hacia 
ella. 



Manual del maestro 
 

 208

 
Aquí, los seres espirituales actúan, así como los 
guardianes de los límites y también los Yo divinos de 
espíritus encarnados. La identidad en este nivel es 
sónica y vibratoria, reflejando la frecuencia individual 
establecida por el Gran Sol Central sobre la Creación. 
 
Al observar el décimo primer plano, saltamos de la 
pura Luz/sonido para el Concepto. A partir del 
esplendor del Infinito demostrado (si se puede usar tal 
término), en el duo-décimo plano, el un-décimo 
representa la Fraternidad y la Unidad. 
 
A mi entender, la actividad de la décima primera 
dimensión es como si el sonido puro se transformara 
en notas musicales, como si la Luz primordial se 
descompusiera en colores y cómo si la Inteligencia 
diese origen a conceptos individuales. El contacto con 
este plano es experimentado como Universalidad. Tal 
vez, el mayor ejemplo que podamos dar en este punto, 
es decir que este plano es responsable por las ideas de 
la Nueva Era, que inspiran a tantos individuos 
actualmente. 
 
Finalmente, la décima dimensión expresa los 
conceptos de la décimo-primera, por medio del 
silencio majestuoso y de la quietud del orden. Este 
plano celeste es responsable por la creación de la 
Naturaleza como fuerza vital. Para nosotros es el 
dominio de las Posibilidades. 
 



Manual del maestro 
 

 209

 
CONCLUSIÓN 
 
Necesitamos recordar que la información proveniente 
de estas dimensiones ya está llegando. El Tiempo lo es 
todo. Tenemos acceso a la cuarta dimensión todas las 
veces que hablamos sobre manifestación, afirmación y 
pensamiento positivo. El influjo de estas ideas 
proviene de la actividad del cuarto plano, incluso la 
capacidad de proyectar instantáneamente aquello que 
queremos. 
 
Ver las cosas como un todo, renunciando al tedioso 
proceso elemental de 1+1, es un salto intuitivo para el 
sexto nivel dimensional de matemática superior. 
Cuando deseamos tener acceso a la solución del 
problema, vamos al nivel de la quinta dimensión. Allí 
participamos del funcionamiento de la mente como un 
todo, incluso cálculos y deducciones. Allí las 
capacidades telepáticas existen como una función 
natural de la mente como una totalidad. 
 
La electrónica y la mecánica en un nivel superior, están 
disponibles en la sexta dimensión. Cuando deseamos 
visitar otros planetas y galaxias, cuando deseamos 
saber sobre nosotros mismos (encarnaciones pasadas y 
ligaduras kármicas), cuando buscamos un maestro o 
una enseñanza, vamos al séptimo plano. 
 
Cuando buscamos la vitalidad y el despertar espiritual, 
podemos procurar ayuda en las dimensiones 



Manual del maestro 
 

 210

superiores a la séptima, donde la iluminación y el 
silencio alimentan la respuesta en el nivel del alma y 
donde el alimento es obtenido en armonía, paz, 
amplitud y Luz. 
 
En el décimo plano encontramos lo que llamamos 
Cielo. Es el plano buscado por los antiguos iniciados 
que elevaban sus consciencias a este nivel del supremo 
silencio y retornaban renovados, iluminados por el 
concepto puro y por aquel conocimiento que supera 
toda comprensión. Por medio de este portal, podían 
pasar para la décima primera y décima segunda 
dimensión, así como para el Vacío de la clara Luz. 
 
La décimo segunda dimensión es el dominio de la 
divinidad pura y la poesía. Difícilmente nos podemos 
relacionar con esa dimensión, a no ser 
energéticamente. La Suprema Realidad es energética. 
Lo Real es progresivamente distorsionado por la 
forma y la definición. Es por eso que el antiguo sabio 
Lao-Tsé comenzó su famoso libro de enseñanza (que 
fue obligado a escribir), con la afirmación de que el 
Tao que puede ser dicho no es el verdadero Tao. La 
enseñanza superior no puede ser transmitida 
verbalmente; la experiencia es intraducible. Es 
pulsación, es Luz. Es energía pura. 
 
La verdadera enseñanza alquímica se da por medio de 
la transmisión de energía. 
 



Manual del maestro 
 

 211

Y con todo, necesitamos integrar e incorporar los 
conceptos de la Verdad en cada nivel. La “verdadera” 
enseñanza, que llega por medio de las palabras, indica 
el camino para la experiencia. Es inspirador, no 
didáctico. Eleva, exalta y embelesa. Calma nuestros 
miedos y suavemente nos persuade a no ligarnos con 
la tercera dimensión. Nos tranquiliza y confirma. Nos 
abraza y sustenta en cada etapa del crecimiento. Nos 
asegura que todos somos eternos y que la muerte es 
una ilusión. 
 
Hoy, cualquier enseñanza que tenga algún valor, se 
refiere a los principios de la Luz y sus enseñanzas, al 
proceso de Ascensión o refinamiento que está 
ocurriendo en la Fraternidad de la Luz, al hecho de 
que la Tierra está caminando para una energía y una 
consciencia cada vez mayor; y se está apartando cada 
vez más de la emotividad, del pensamiento intelectual 
y de la materialidad. Estamos caminando hacia una 
consciencia mayor que nosotros mismos, no sólo 
como hijos de la Luz, sino también como hijos del 
Espacio interior y exterior. 
 
Comprendamos que lo que quiera sea que esté 
aconteciendo en la mente, también está ocurriendo en 
algún lugar fuera de nosotros. Todas las dimensiones 
coexisten en el presente y en la estructura de la vida 
tridimensional. Necesitamos asumir la responsabilidad 
por nuestros pensamientos, sentimientos, acciones y 
nuestra consciencia y receptividad, así como por la 
manera con la cual lidiamos con la vida, con las otras 



Manual del maestro 
 

 212

personas y cómo manipulamos y creamos en cada 
momento. 
 
A medida que crecemos en consciencia, crecemos en 
Luz. Esto significa tolerar intensidades mayores de la 
misma, emanarlas y proyectarlas. Cuanta más energía 
integremos, más personas, ideas y hasta riquezas 
vendrán a nosotros atraídas por nuestra Luz. Hay 
muchas más cosas accesibles a nosotros. Hay más 
poder también, el poder de la Luz. Lo semejante atrae 
a su semejante, lo que es natural. 
 
Lo que queremos hacer es mantener elevada nuestra 
energía. Cualquier cosa que reduzca su frecuencia 
disminuye nuestro poder y percepción, nuestra 
capacidad de atraer Luz y de irradiar, manifestar o 
tener acceso a ella. 



Manual del maestro 
 

 213

 
ACTIVIDAD ENTRE DIMENSIONES 
 
Esta es tal vez la mayor de todas las relaciones, menor 
que la relación fundamental con el Creador. 
Naturalmente, estoy hablando de la relación con el 
propio Yo Superior. 
 
En la historia religiosa, particularmente la cristiana, 
esta entidad es vista como la síntesis del amor y la 
belleza. Para los cristianos, la figura del Yo Superior es 
Jesús de Nazareth, al fundirse con el séptimo plano de 
consciencia, Jesús el Cristo. 
 
Cuando la plenitud del Cuerpo Mental Superior del 
Cristo es sentida o mantenida, hay un sentimiento de 
fusión total y de posesión. Como si el individuo se 
estuviese integrando con un amor superior. Un diluvio 
de amor y paz nos aplasta, por momentáneo que 
pueda ser. La persona se siente iluminada, 
transfigurada. Es, de hecho, la mayor unión posible de 
todas, la que ha sido procurada a través de los siglos y 
el sentido oculto de la llamada unión. Esa fusión entre 
el Yo Superior y el cuerpo físico, cuando es 
mantenida, completa el ciclo de existencia terrestre. 
 
Como hemos leído, el séptimo plano es el centro 
filosófico del planeta, el centro de la erudición y la 
evolución. Siempre que cuestionamos la naturaleza de 
la vida y sus objetivos, estamos penetrando en la 
motivación y la actividad del séptimo plano. En ese 



Manual del maestro 
 

 214

nivel estamos estacionados como identidad, como una 
inteligencia flexible, móvil y accesible, no sólo en 
niveles interdimensionales, sino como guía y apoyo 
durante el trabajo de desarrollo de la personalidad a 
través de múltiples vidas. 
 
Cuando el individuo está todavía en los primeros 
estadios de experiencia terrestre, motivado por 
atracciones, repulsiones y deseos, el Yo Superior 
permanece principalmente en su propio plano; la 
reencarnación es accidental la mayoría de las veces. 
Cuando la encarnación física de un espíritu 
desarrollado o razonablemente consciente es buscada, 
el Yo del séptimo rayo procura los registros y, 
juntamente con el consejo kármico, determina la 
naturaleza, el objetivo y la función de la vida que está 
por venir. 
 
En este punto el cuerpo etérico es remodelado según 
sus realizaciones pasadas y necesidades futuras. La 
sustancia física será creada a partir de los genes de los 
padres alrededor de esta copia etérica. Regulación del 
tiempo, consideraciones relativas al equipamiento 
necesario, las combinaciones de rayos e influencias 
astrológicas, la relación con otros seres, las influencias 
del tiempo, etc., determinarán el momento y el tipo de 
encarnación necesaria a la experiencia completa y el 
modo a contribuir para la consciencia del planeta 
como un todo. Así, el cuerpo de consciencia a la 
espera del tercer plano nuevamente tendrá un 



Manual del maestro 
 

 215

vehículo, por medio del cual irá a perfeccionarse y 
aprender la maestría. 
 
Si se está sorprendido por los términos que se han 
dicho sobre el primero y segundo plano, me han de 
permitir hacer una pausa para decir que la inteligencia 
de la Fuente creadora que habita esos planos, es 
superhumana. Esos planos suministran la materia 
prima o sustancia para la actividad tridimensional, al 
mismo tiempo en que sirve como campo de prueba 
elemental para la vida superior. 
 
Necesitamos cautela en relación a la tendencia del 
tercer plano de enfrentarse a toda la jerarquía en 
términos competitivos. Estar encarnado no significa 
que nuestra consciencia sea inferior de aquellas que, 
circunstancialmente, no están existiendo físicamente. 
Del mismo modo que todos los tipos de trabajos 
deben ser realizados para que el Todo funcione y ese 
plano pueda ser considerado como un tipo particular 
de trabajo. Así, el arquitecto, el constructor, el 
diseñador y el Gobierno, tienen el mismo valor. El 
tercer plano es aquel donde trabajamos y que inspira 
actividad en el nivel del detalle, que influencia todos 
los planos. En este plano integramos habilidades y 
alcanzamos el autodominio por medio de 
obstrucciones, errores, interferencias, trastornos y de 
una barrera de energías y fuerzas primarias 
coexistiendo simultáneamente. 
 



Manual del maestro 
 

 216

Una vez tengamos dominada la actividad de ese plano, 
por medio de la aplicación de las prácticas mágicas, 
conscientes y asociadas con fuerzas superiores, 
tendremos elevada nuestra frecuencia y una condición 
suficientemente alta para que podamos encontrar y 
mezclar con la consciencia del séptimo plano, que nos 
guía e influencia a medida que nos aproximamos a ella, 
por medio de invocaciones y de una vibración similar. 
 
Alcanzada la maestría, el proceso para la sustancia es el 
de implosión. Y esto sucede gradualmente, en cuanto 
elevamos nuestras vibraciones y refinamos nuestros 
cuerpos inferiores. El núcleo de Luz en el centro del 
átomo físico (elementos del vehículo etérico o de Luz) 
asciende, se expande y absorbe materia, recalibrando la 
actividad vibratoria, transmutándola gradualmente en 
sustancia del alma. 
 
En el momento de la muerte física, el Yo Superior (la 
consciencia del séptimo plano), que se movía entre los 
planos, uniendo nuestra actividad vibratoria superior 
con la inferior, emerge ahora o se integra 
perfectamente con el ego físico. El nuevo vehículo es 
creado más poderoso y flexible que el etérico; un 
vehículo capaz de expresar autodominio, tanto en la 
materia como en la Luz. Este es el proceso de 
Ascensión o Ruptura. En este punto, nos 
transformamos en Maestros Excelsos o nos 
graduamos en el nivel de los Arcángeles, como esta 
entidad es conocida por algunos. Poseemos lo que ha 
sido llamado un Cuerpo de Luz Inmortal. 



Manual del maestro 
 

 217

 
Podemos continuar sirviendo en este planeta, guiando, 
inspirando, creando formas-pensamiento superiores e 
impulsos que iluminan la vida en los niveles inferiores, 
o podemos transportarnos para la vida en otros 
planetas o entrar en otros tipos de actividad 
intergaláctica. 
 
 



Manual del maestro 
 

 218

CORRESPONDENCIA ENTRE EL TERCERO 
Y EL SÉPTIMO NIVEL 
 
 
MUERTE 
 
 
Cuando un cuerpo muere de muerte natural, sin que 
su espíritu haya obtenido el autodominio real, la 
materia se desintegra y el espíritu retorna al séptimo 
plano. Allí revisa las experiencias más recientes y las 
integra todas a las anteriores. El registro permanece en 
el nivel del séptimo plano y es accesible a cualquiera 
que lo quiera y pueda leer. 
 
Si durante la encarnación física la consciencia no se 
ajustó a la inter-dimensionalidad o al espíritu, la 
contraparte mental-emocional del espíritu 
permanecerá en un nivel inferior, frecuentemente 
rodeando la vida tridimensional, hasta que se 
desintegre naturalmente, reencarne o vaya a aprender 
en alguno de los planos dimensionales que envuelven 
el planeta. Estos “fantasmas” son los espíritus con los 
cuales mediums y psíquicos entran en contacto. 
Ahora, tal vez, comprendamos que el nivel de 
evolución de ellos no es elevado, aunque sean, a veces, 
bienintencionados. 
 
A medida que aprendemos a ajustar nuestros niveles 
sutiles de realidad, a partir del tercer plano, es 
importante distinguir entre esos espíritus fantasmas y 



Manual del maestro 
 

 219

la percepción del Yo Superior, de guías y maestros. 
Más de una vez, la única manera de discernir es a 
través de la percepción directa, y el único criterio es el 
grado de emotividad y la frecuencia vibratoria. Como 
se mencionó anteriormente, no se puede confiar en la 
comunicación verbal, pues esta puede ser, y 
frecuentemente lo es, desorientadora. Para alcanzar y 
comunicarse con planos más elevados, necesitamos 
poder estar en esa dimensión. 
 
No podemos ir hasta el décimo segundo plano a 
menos que nos hayamos graduados en los planos 
inferiores. El puesto de mando de ese plano continúa 
siendo nuestra fuente de poder, energía, Luz e 
inspiración. También canaliza rayos poderosos para la 
Tierra, a partir de fuentes cósmicas, emana la radiación 
de la Tierra para el Sistema Solar y refleja para 
nosotros, individualmente, las alturas celestiales. Este 
es, como ha sido dicho antes, el Cuerpo Electrónico 
del Yo Divino individualizado “YO SOY”. Más allá de 
ese puesto planetario, está la Divinidad superior que, 
en este momento, llamaremos colectivamente Fuente 
del Gran Sol Central. 
 
 
EL NOMBRE INMORTAL 
 
 
La frecuencia electrónica del duodécimo plano es 
sónica, individual y única para cada espíritu. Ningún 



Manual del maestro 
 

 220

otro tiene esa vibración. Esa es su frecuencia o 
nombre individual. 
 
Ese “Nombre” fue el sonido de su fuerza vital como 
fue reflejado en el momento de su creación, cuando 
fuimos separados del Sol Central. Es la cualidad de 
nuestro flujo vital: nuestra verdadera identidad. 
 
A medida que atravesamos los diferentes planos, 
sentiremos de un modo particular hasta las más leves 
disonancias en el sonido original y otros creados en 
una diversidad de nombres en cada uno de los planos 
o aspectos de sí mismo. Cuando restablecemos la 
comunicación con las distintas frecuencias 
dimensionales, nos unimos a la familia de los Yo, 
inclusive nombres, facultades e identidades, 
comprobando o experimentando cada nombre y la 
impresión o capacidad que cada uno nos revela. 
Finalmente, hemos de escoger la frecuencia sónica 
más alta, que nos pertenece como una constante. Esa 
frecuencia dejará escapar el mismo sonido ultra sónico 
del Yo Divino. 
 
Con la práctica, cada persona puede volver a descubrir 
su Nombre o sonido propio y, a través de él, tener 
acceso, no solamente al Yo Superior, sino a la propia 
Divinidad interna. 
 
La mejor manera de ajustarnos a los planos 
dimensionales, sobre los cuales estamos hablando, es 
por medio de pasajes dimensionales. Estos se localizan 



Manual del maestro 
 

 221

exactamente dentro de nuestro cuerpo físico, que las 
áreas que parecen coincidir con los chacras. 
 
Como hay pasajes inter-dimensionales dentro de 
nuestros Yoes físicos individuales, que nos unen a 
nosotros mismos en otras dimensiones, hay también 
pasajes inter-dimensionales en el cuerpo del propio 
planeta, que establecen conexión con otras galaxias y 
sistemas. El Triángulo de las Bermudas, entre otros, es 
uno de esos pasajes. Hay muchos otros; sitios que dan 
acceso a estados de existencia más allá de nuestro 
tiempo y espacio y más allá de la Tierra, 
dimensionalmente. Lugares donde podemos 
reformular el pasado o construir el futuro. Sitios 
donde podemos experimentar personalidades y 
realidades simultáneas. 
 
Las dinámicas son múltiples como lo son las causas, 
incluso los datos recientemente descubiertos, tal como 
la localización de cristales de antiguas fuentes de poder 
en ciertos puntos del planeta. Pero, por más fascinante 
que esto pueda parecer, este no es el objetivo de este 
Manual. 
 
DESPLAZAMIENTO INTER-DIMENSIONAL 
 
Recordemos que la mente es una capacidad múltiple 
de consciencia, y que usa formas diferentes para 
expresarse. En las primeras lecciones, indicamos los 
tres niveles principales: la mente inferior o mente 



Manual del maestro 
 

 222

común, la mente superior y la mente crística. Todas 
ellas usan diferentes cuerpos de consciencia. 
 
Una vez tengamos acceso a los niveles inter-
dimensionales, utilizando la telepatía o cualquier otro 
tipo de comunicación, el viaje se efectúa por medio del 
vehículo etérico. Este cuerpo se une a otras 
consciencias residentes en distintos planos y, a medida 
que nuestra tolerancia aumenta, podemos habitar 
nuestros propios cuerpos superiores por períodos 
cada vez más prolongados. 
 
En el nivel de la consciencia superior, vamos más allá 
de las funciones que resuelven los problemas, 
alcanzando el nivel de inter-dimensionalidad. Pero, 
para que eso pueda suceder, el individuo no puede 
estar bajo cualquier tensión, pues esta lo atraería hacia 
abajo, hasta niveles astrales más densos de miedo y 
deseo. Es necesario que los negocios de su vida diaria 
estén resueltos, para que pueda colocarlos a un lado, 
sin que estos le influencien o les pesen. En este punto, 
el sueño o viaje, será inspirador, profético, curativo y 
profundamente transformador. Incluso sin la memoria 
consciente de ese viaje infiltrándose en la mente 
concreta, los efectos serán siempre positivos. 
 
Por medio de la visita inter-dimensional, tenemos 
acceso a toda nuestra historia personal, a realidades 
futuras y a asuntos inmediatamente relevantes; 
tenemos acceso a la inspiración y a las habilidades 
mentales superiores, incluso a conceptos avanzados de 



Manual del maestro 
 

 223

ciencia, música, arte y diseño. Somos realmente 
proyectados para actuar en perfecta sincronía en todos 
los planos. 
 
PROYECCIÓN ESPACIAL 
 
Hay vida en cada planeta de nuestro Sistema Solar, 
pero no a nivel tridimensional. Es por eso que los 
científicos son incapaces de encontrar vida en estos 
planetas. A menos que la mente abstracta sea utilizada, 
nadie puede llegar a comprender la vida en su multi-
dimensionalidad. Esa mente superior es accesible 
solamente por medio de la elevación de la propia 
frecuencia energética: a través de métodos de calibrar 
una y otra vez nuestro potencial, accesible también 
por numerosos sistemas de energía y trabajo. 
Finalmente, esa aceleración ocurre cuando masas de 
mentes antiguas y altamente cualificadas se descargan 
en nosotros, por medio de la comprensión espiritual y 
del deseo generado por una busca genuina de 
perfección y de Luz. 
 
La manera de encontrar vida en otros planetas es ir en 
persona. Y para eso necesitamos elevar nuestra 
frecuencia. Como somos ahora, nuestros cuerpos son 
groseros, densos y limitados. Por medio de la Magia 
Interna podemos aprender a hacer esta unión entre 
nosotros y nuestro Yo Superior. Solamente así, 
podemos tener acceso a toda la historia, no sólo de 
este planeta sino la de todo el Sistema Solar. 
 



Manual del maestro 
 

 224

La vibración atómica se reduce durante el proceso de 
materialización. En el nivel atómico, nosotros, como 
seres humanos, somos una ilusión. Por otro lado, 
algunos de los seres de otras dimensiones parecerían 
invisibles o, en el mejor de los casos, como columnas 
de luz o figuras de luz indistintas. Algunas 
observaciones sobre objetos volantes no identificados 
relatan que, dentro de aquello que parecía inicialmente 
una columna de luz, había figuras humanoides de 
formas y tamaños diferentes. Eso hay que tenerlo en 
cuenta en muchas de nuestras experiencias extra-
sensoriales, que van desde las religiosas, científica y 
revelaciones, hasta las exploradoras, incluso de 
inteligencias tecnológicamente avanzadas. Hay vida en 
cualquier lugar, cada una buscando la perfección, 
algunas más perfectas que otras. 
 
Todo lo que podemos ver en relación a nuestro 
planeta, por medio de nuestros ojos físicos, es que él 
posee un núcleo de 12.800 kilómetros de diámetro, 
pero alguien que tenga una percepción más aguda, 
notará las dimensiones concéntricas de existencia 
rodeando al planeta, añadiendo más de tres millones y 
medio de kilómetros su diámetro. Esa misma facultad 
capacitará al individuo a ver seres no físicos y otras 
vidas dimensionales. 
 
 



Manual del maestro 
 

 225

ENTIDADES DE CONSCIENCIA 
 
En todos los cuerpos y planos hay polaridades 
positivas y negativas. Una vez que todo es energía, 
cualquier cosa que conduce energía es una batería 
compuesta por polos positivos y negativos o 
conductores. Lo mismo se aplica a los cuerpos de 
consciencia residentes en cada uno de los doce planos, 
que corresponden vagamente a los siete cuerpos o 
capas de nuestra aura, en cuanto en la encarnación 
física. 
 
La existencia se mueve entre las polaridades del 
Espíritu y la Materia. El primero es pura receptividad 
o polaridad negativa. La segunda es sustancia accesible 
al Espíritu, para transmutación y creación de sustancia 
espiritualizada: su polaridad es positiva. 
 
El Espíritu toma cuenta de la materia en la décima 
segunda dimensión, lo que hace a ese nivel positivo en 
polaridad. Desde ese punto hasta la tercera dimensión, 
los planos se alternan en polaridad. La tercera 
dimensión, así como la séptima, tienen polaridad 
negativa, llevándola a una gran flexibilidad y 
crecimiento. Todas las dimensiones cargadas 
negativamente constituyen niveles de integración, 
absorción y aplicación, en cuanto que las cargadas 
positivamente son áreas de cristalización. 
 
Esas polaridades se reflejan en los cuerpos de 
consciencia. En los niveles positivos, los cuerpos son 



Manual del maestro 
 

 226

cristalinos. En niveles negativos, los cuerpos son 
esféricos. Comprenderán, que no es así como 
aparecemos en esas dimensiones. Es solamente una 
indicación de su función específica. 
 
El uso de las prácticas respiratorias ultra-sónicas hace 
vibrar esos cuerpos de consciencia y dan acceso más 
rápido y directos a esas dimensiones. Ellas abren pasos 
inter-dimensionales localizados dentro de esos 
cuerpos, como si estuviesen impresos en nuestra 
estructura física. 
 
Notaremos que hay una aparente coincidencia entre la 
localización de esas áreas ultra-sónicas y los chacras 
superiores, haciendo parecer que se infiltran en los 
pasajes inter-dimensionales. Para alguien que no haya 
activado esos caminos, tales regiones actúan 
exclusivamente como chacras, esto es, como centros 
distribuidores de energía, afectando al desarrollo de la 
personalidad y las funciones de varios cuerpos. 
Cuando la consciencia y la percepción de una persona 
alcanzan cierto punto de discernimiento, los chacras 
sirven como pasajes inter-dimensionales. 
 
 
 



Manual del maestro 
 

 227

DIMENSIONES Y ESPIRITUALIDAD  
 
Ninguna de las dimensiones es intrínsicamente 
espiritual. El espíritu es algo que todo lo cubre. Es la 
Vida básica, la Luz básica, la Inteligencia básica. 
Cuanto más alto vibremos, más superior es el nivel de 
espiritualidad integrada. El propio Espíritu puro está 
más allá de todas las formas. No podemos confundir 
el avance mental y tecnológico con la espiritualidad. 
 
La mente, particularmente la mente universal, tiene un 
poder enorme, pero el mayor poder de todos está más 
allá de aquellos que podamos suponer a la mente: es el 
poder de la Fuente, el poder del Espíritu. 
 
Cuanto más nos apartamos del núcleo del planeta, que 
puede ser interpretado como la densidad de nuestra 
propia forma física, más hacemos contacto con la 
fuerza espiritual. Inversamente, cuanto más hacia 
dentro de ese núcleo vamos, menos espirituales son 
las fuerzas en acción, pues están más relacionadas al 
detalle y al efecto y menos a la causa, a no ser que el 
individuo haya integrado ambos aspectos en la 
creación del alma. 
 
La acción del espíritu sobre la materia crea la sustancia 
iluminada, que llamamos alma. Esta es alcanzada por 
el individuo en encarnación, cuando integra su 
materialidad en su espiritualidad. Esta materia, 
evolucionando como alma (en el nivel de vida común), 
retiene un espacio cada vez mayor de cantidades más 



Manual del maestro 
 

 228

grandes de espíritu, por así decir. Estas se manifiestan 
en la estructura orgánica, en actitudes mentales, en 
equilibrio emocional, en la intuición, en la creatividad, 
en la alegría y en las emanaciones de amor y bienestar. 
 
Las formas de vida que habitan en la décima segunda 
dimensión contiene la mejor y más pura cualidad y 
cantidad de alma o sustancia espiritualizada. Seres de 
las dimensiones superiores, cuando los conseguimos 
detectar, parecen mayores en tamaño y más luminosos 
en apariencia. 
 
Está siempre ocurriendo una progresión hacia abajo, 
así como otra hacia arriba. Eso significa que en el 
duodécimo plano habitan los Yoes divinos de aquellos 
que están en el viaje descendente, así como la de 
aquellos que alcanzaron el auto-dominio y retornaron 
a la Casa del Padre. Nuestra posición en el tercer 
plano no da la profundidad necesaria para crear la 
cantidad de movimiento exigido para alcanzar el más 
elevado. En cuanto participamos de los niveles 
atribuidos a los dioses, podemos transmutar la 
sustancia en niveles más profundos, por medio de 
nuestro contacto con los mismos. Algo que ninguna 
otra forma de vida puede hacer. Me estoy refiriendo a 
los ángeles y a los Elementales, que serán asunto de un 
capítulo aparte. Primero vamos a aclarar algunas 
interpretaciones erróneas sobre nuestras propias 
formas de vida, que también aparecen como Yo 
Superior, guías, maestros y habitantes de otros 
planetas. 



Manual del maestro 
 

 229

 
 
EL YO SUPERIOR, GUÍAS, MAESTROS Y 
ENTIDADES  
 
Estas formas de vida están relacionadas con nuestra 
evolución y con los Hombres-Dioses y Mujeres-
Diosas. A veces son sinónimos. Por ejemplo, nuestro 
principal guía es nuestro Yo Superior. Las personas 
frecuentemente perciben su propio reflejo o Yo 
Superior, cuando están en estados de consciencia 
elevado, y es porque no tienen el hábito de darse 
poder a sí mismas y prefieren enfrentarse a la visión (si 
la aceptan como tal) como si fuera un guía o un 
maestro, que está en un estado fuera del cuerpo. 
 
Hay pocas personas que comprendan cuál es la 
naturaleza de la influencia extraterrestre. Para aquellos 
que se encuentran con esos seres espaciales como 
ayudantes o profesores benevolentes, esas formas de 
vida pueden ser, - y frecuentemente lo son – 
confundidas con guías, maestros y hasta como un Yo 
Superior. En muchos casos, estas formas de vida 
revelan la propia naturaleza superior de la persona que 
sufre la experiencia. 
 
Hay mucho miedo rodeando el asunto Ovni y vida 
extraterrestre. Y mucha histeria en relación a la 
intervención, rapto e intrusión de seres alienígenas. 
Gran parte de ese miedo es creado por la 
manipulación del miedo de la masa que comprende a 



Manual del maestro 
 

 230

la unidad con la realidad tridimensional. No puedo 
dejar de acentuar lo importante que es trabajar la 
emotividad que ciega y proyecta y por tanto atrae, 
peligro, discordia y enfermedad. 
 
Según mi comprensión, relatos de amigos a los que 
doy crédito y documentación estudiada, hay diferentes 
grupos de otras dimensiones supervisando a 
elementos de su propia especie en la superficie del 
planeta. 
 
Esta hipótesis haría extraterrestres a buen número de 
habitantes de la Tierra. 
 
Hay teorías que sugieren que hay fecundación en 
úteros humanos en una tentativa para crear una 
especie híbrida, que aseguraría la supervivencia de una 
raza extraterrestre en extinción. Y hay creencias de que 
seres alienígenas están llegando a fin de ayudar a salvar 
a su propia especie, que fue implantada en este planeta 
hace millones de años. 
 
Cualquiera sea la historia, mi impresión es que los 
extraterrestres de hecho están aquí, con la intención de 
ayudar a la humanidad. Alcanzaron esta dimensión 
debido a su avance tecnológico y espiritual y 
provienen de muchos rincones del Universo. Algunos 
poseen cuerpos tridimensionales, pero no la mayoría. 
Gran cantidad de ellos poseen la capacidad de 
materializarse y desmaterializarse a voluntad. 
 



Manual del maestro 
 

 231

Coincidiendo con la influencia extraterrestre, hay seres 
de otras dimensiones en este planeta, particularmente 
de la séptima dimensión, que están aquí en calidad de 
ayudantes, maestros y guías. Algunos llegaron vía 
nacimiento biológico, otros se materializaron 
conforme a su necesidad en cada caso. 
 
Y todavía está el Yo Superior. Esta entidad vive una 
existencia separada, aquella del autodominio y la 
perfección. Se comunica con nosotros por medio del 
sueño y la visualización. No lo reconocemos como 
parte de nosotros mismos y, con todo, es el único 
medio a través del cual recibimos la Luz, el amor, el 
alimento y la enseñanza. Incluso cuando invocamos 
fuerzas o una autoridad externa, ellas nos llegan por 
medio de nuestro Yo Superior. 
 
Un maestro es alguien que no está actualmente 
incorporado físicamente, un ser de las dimensiones 
más allá de la séptima, generalmente la décima 
segunda. Este nombre es aplicado a seres humanos, 
pero me han de permitir aclarar que no es posible ser 
completamente luminoso en la materialidad. En 
cuanto el individuo está en un cuerpo físico, no 
importando cuán espiritual o completa la persona 
pueda ser, estará sujeto a la ilusión y a la distorsión, la 
emoción y la manipulación. 
 
Un maestro es más sentido que visto, aunque se pueda 
manifestar visualmente, y su radiación es intensa. Un 
maestro superior es alguien que estuvo encarnado y 



Manual del maestro 
 

 232

que se graduó en la maestría sobre la materia, hasta el 
punto de ser transmutada la sustancia física de sus 
células en el momento de la muerte natural. Maestros 
superiores se pueden materializar y desmaterializar a 
voluntad. Hay maestros que nunca estuvieron en 
encarnación física, que viven y trabajan en los planos 
superiores enviando auxilios por medio de rayos, de 
energías o por intermediarios. 



Manual del maestro 
 

 233

 
 
ÁNGELES Y ELEMENTALES 
 
 
Hay una complicidad de miradas, un cambio de 
posición de los cuerpos y miradas de desconfianza, 
siempre que abordo el tema de los ángeles y los 
elementales. También he notado un poco de alegría, 
unas risas nerviosas y hasta un poco de embarazo. 
Ángeles y elementales son historias para niños. Pero 
como dicen las Escrituras Sagradas de muchas 
religiones, los niños heredarán la Tierra. Los niños 
tienen el corazón para saber y ver, y el niño que está 
dentro de nosotros es la clave de nuestra 
trascendencia. 
 
Cuando entramos en niveles interdimensionales de la 
realidad y llegamos a experimentar la vida en las 
diferentes dimensiones de la existencia; cuando 
llegamos a saber que tuvimos otras vidas en el pasado 
y las tendremos en el futuro; cuando llegamos a intuir 
el amor, la enseñanza, la orientación, que provienen de 
los dominios superiores, por medio de nuestro Yo 
Superior, guías y maestros; cuando sabemos que la 
Vida existe en múltiples e infinitas formas, algunas 
invisibles a nuestros ojos, podemos dudar que, tal vez, 
los ángeles puedan existir como una posibilidad que 
aun desconocemos. 
 



Manual del maestro 
 

 234

Al lado de nuestra evolución humana, hay otras 
modalidades expresándose por medio de la forma 
evolutiva. Son los ángeles y los elementales. Cada uno 
expresa un aspecto de la Divinidad. El Reino Angélico 
está en un grado de evolución más elevado que el 
nuestro; y el Reino Elemental es más simple, menos 
complejo que el nuestro. El hombre se encuentra en 
una posición intermedia, participando de ambos: 
nuestra parte material es creada por los elementos, 
cuya tarea es construir la forma, y la parte emocional, 
espiritual es angelical, tanto en poder como en 
magnitud. 
 
Ángeles y elementales coexisten con el hombre y 
ambos le auxilian. Podemos verlos, sentirlos y 
escucharlos en grado proporcional a nuestra 
sensibilidad aliada a la pureza. Es por eso que los 
niños se pueden comunicar con ellos mejor que la 
mayoría de nosotros. Tanto ángeles como elementales 
constituyen formas de vida inocente que tienen la 
frágil capacidad de servir a la humanidad y al planeta. 
 
Los ángeles son sentidos y vistos como formas de 
Luz, expresando cualidades tales como la pureza, la 
armonía, la belleza, como hojas de hierbabuena fresca 
en el aire. Si hemos visto una pompa de jabón 
flotando, bajo un cielo azul en un día soleado, ya 
podemos tener una idea del color y sustancia de los 
ángeles. Sus alas son emanaciones de Luz. Los 
elementales tienen formas variadas, de acuerdo con los 
elementos que manipulan; pero a semejanza a los seres 



Manual del maestro 
 

 235

humanos, reflejando tanto la gracia como la 
deformidad de su raza. 
 
Los ángeles son enormes como casas o tan pequeños 
como los hombres. Su evolución no está en la 
sustancia, como la nuestra; está en la capacidad de 
manipular y dirigir la Luz. La misión angelical es 
absorber y liberar la Fuerza Vital pura, que atraen en 
sus verdaderos cuerpos de Luz. 
 
El ministerio angelical es tan complejo como el 
humano. Para nuestro propósito aquí, es suficiente 
comprender que ellos mantienen un equilibrio sobre la 
Creación. Curan y limpian la sustancia etérica y 
guardan y protegen a la humanidad y a la Tierra. Cada 
ser humano encarnado tiene un ángel guardián, cuya 
única actividad es guardar a la persona durante toda su 
vida. Este ángel tiene un nombre sónico, tan 
individual como el nuestro. 
 
Un poco más difícil, por lo menos para mí, es ver y 
comunicarse con los elementales. Nunca los he visto 
directamente, aunque haya intuido sus sombras y 
movimientos de sus pasos. Pero creo que cuidan de 
mis plantas y juegan con mis pertenencias. A partir de 
ahí, puedo hablar con ellos, aunque no pueda verlos. 
De hecho, su naturaleza es juguetona. 
 
Los elementales son criaturas simples, pero ellos como 
los humanos en su evolución para la Divinidad, y los 
ángeles en su expansión hacia el nivel de los 



Manual del maestro 
 

 236

arcángeles, evolucionan hacia el nivel más elevado del 
Reino Elemental, aquél de los maestros constructores 
de mundos, los Elohim que, como los arcángeles, en 
posiciones más elevadas, son en número de siete, 
pertenecientes a los siete rayos. 
 
Los elementales sirven por medio de su identidad con 
la Naturaleza. La Naturaleza es la manera que el 
Espíritu encontró para alimentarnos en el nivel de la 
sustancia física, que está impregnada por la fuerza 
Sol/Luz. 
 
Los elementales están unidos a cada uno de los 
elementos. Tierra (gnomos), agua (ondinas), aire 
(silfos) y fuego (salamandras). Hadas y duendes se 
encuentran en la misma evolución elemental, en 
calidad de supervisores y amigos de los hombres. 
Están encargados de segmentos de la Naturaleza y las 
actividades que en ellos ocurren. Los elementales son 
mejor vistos por aquellos que están más próximos al 
mundo natural y de la inocencia humana. 



Manual del maestro 
 

 237

UNIDAD DE LOS REINOS 
 
Nosotros, como seres humanos, tenemos autoridad 
tanto en el reino angelical como en el elemental, pues 
nuestra existencia discurre entre ambos. Los antiguos 
místicos sabían eso y, particularmente, utilizaron esa 
alianza para hacer que las formas elementales se 
manifestaran. La naturaleza de los elementales es 
imitar (construir la forma) y edificar la copia 
establecida por el poder del pensamiento humano. Los 
elementales actuales, siendo de naturaleza más simple, 
continúan siguiendo las fantasías y capricho de los 
hombres, frecuentemente presos en la trampa de las 
formas, que son enemigas de su naturaleza amorosa. 
 
Los ángeles, no teniendo un cuerpo de sustancia, 
podrían no estar sujetos a las leyes de la materia o al 
mal uso de la voluntad humana. Colaboradores activos 
del hombre, se apartaron de nuestros mundos visibles 
hace mucho tiempo, hasta que llegue un tiempo en 
que nuestra pureza pueda nuevamente mantener 
contacto con ellos. 
 
Los Reinos Elemental, Angélico y Humano, forman 
una trilogía de expresión que corresponde a la fórmula 
mágica. El pensamiento pertenece a los elementales, 
que realizan los patrones establecidos en la mente. El 
sentimiento pertenece a la esencia espiritual de los 
ángeles, que irradian la pureza del sentimiento en el 
nivel más elevado y suministran el poder generador de 
la creación. La palabra hablada pertenece al poder del 



Manual del maestro 
 

 238

hombre de gobernar con sus vibraciones por medio de 
su posición única de autoridad. 
 
Llegará el día en que abiertamente nos comunicaremos 
y crearemos, con ángeles y elementales, en un mundo 
donde los tres reinos puedan nuevamente alcanzar la 
paz en la realización del Plan Divino. Este es el 
propósito de la Magia Interna. 
 
 
APERTURA Y COMUNICACIÓN 
 
La comunicación con los mundos interiores es 
diferente de aquel grado de intensidad elevado para la 
percepción interdimensional, aunque podamos 
ajustarnos a ella de manera bastante natural. 
 
La mejor manera que he hallado para sentir la 
presencia angelical es por medio de la activación de las 
capas más externas del aura. Expandiendo mi 
consciencia de ese modo, soy capaz de recibir su 
bendición, una delicadeza del amor, que nunca deja de 
conmoverme de alegría y gratitud por su presencia 
junto a mí. Por otro lado, para escucharlos, es mejor 
estar sentado, relajado, con mucha calma. Suelo 
sentirlo a nivel de la garganta y el corazón. 
 
Los elementales parecen responder a la alegría, a la 
despreocupación y a un sentimiento de vitalidad.  
 



Manual del maestro 
 

 239

Una vez establecida una línea de comunicación con 
ángeles y elementales, o con ambos, estaremos 
apoyados en un mundo de manifestación superior, el 
de la creatividad. En cuanto estamos encarnados, esa 
creatividad superior pertenece a la curación y a la 
construcción de atmósferas armoniosas. En esta 
cualidad, recomiendo la visualización del planeta 
envuelto en el amor curativo de la llama violeta, rosa o 
azul. 
 
Podemos llamar simultáneamente a los ángeles para 
purificar y curar y a los elementales para construir y 
perfeccionar. Al mismo tiempo, podemos mantener la 
imagen de un mundo más limpio, más claro, un 
mundo de seres iluminados, un planeta regido por 
principios superiores. Podemos hacer esta 
visualización tan específica como nuestra voluntad 
desee, dirigiendo y proyectando nuestro pensamiento 
hacia las principales capitales y países del mundo con 
sus Gobiernos, así como a los obreros de la Luz de 
todo el planeta. 
 
Quiero aclarar que los elementales tienen una tarea 
especialmente difícil en lo que se refiere a la 
manipulación de la polución de nuestra Tierra. 
Haríamos bien en bendecirlos, lo que significa 
enviarles amor juntamente con la energía generada por 
nuestros Yoes Superiores por medio de nuestros 
sentidos físicos y aliviarles de este modo la carga. Ellos 
puede usar nuestra ayuda en ese momento y, 
naturalmente, también nuestra consciencia de Luz. 



Manual del maestro 
 

 240

 
Los ángeles agradecen ser reconocidos y responden 
casi inmediatamente a nuestro pedido de auxilio y 
apoyo. Ya que ellos trabajan por medio de la 
radiación, les podemos pedir las cualidades que nos 
fortalezcan y eleven, tal como paz, obediencia a las 
Leyes, pureza, libertad y victoria. Ellos liberarán esas 
cualidades para nosotros. 
 
Otra manera importante por la cual ellos pueden 
servirnos por medio de su invocación, es para disolver 
cualquier impureza que podamos haber generado o 
que nos hayan sido proyectadas, y para liberarnos de 
aquellas líneas de fuerza que nos mantienen ligados a 
las condiciones tridimensionales. Aunque seamos 
capaces de provocar tales cualidades por nosotros 
mismos, a partir del Yo Divino de la décima segunda 
dimensión, podemos usar el apoyo más simple y 
cuidadoso que nos es ofrecido por los dominios 
angelicales. Hablemos con los ángeles y decidamos en 
soledad. 
 
Los elementales también ayudan a purificar la 
atmósfera. En cuanto los ángeles pueden irradiar paz, 
armonía y alegría, los elementales, particularmente los 
silfos y salamandras, pueden eliminar formas-
pensamiento psíquicas o disturbios en nuestro 
ambiente, con mucha facilidad. Invoquemos su auxilio 
y, en caso de gran densidad, llamemos a las fuerzas 
más poderosas de los Elohim y los Arcángeles. Si no 
podemos observar directamente los resultados, 



Manual del maestro 
 

 241

prestemos atención en nuestros receptores de 
sensaciones, que nos revelarán la atmósfera iluminada 
de sus mundos. 
 
Del mismo modo, al tocar algún instrumento o al 
hablar con las plantas, lo que se ha probado es el éxito 
en la promoción del crecimiento; invoquemos a los 
elementales que construyen las plantas y para las hadas 
y duendes que supervisan plantas y árboles. Del 
mismo modo, gnomos y elfos han sido observados 
hace siglos, por los pueblos del Norte de Europa, en 
sus actividades de guardianes de bosques y montañas, 
ríos y lagos. 
 
Exploremos las posibilidades de co-creación, no sólo 
con nuestro Yo Divino, sino también con algún otro 
de aquellos dioses de los niños, incluso ángeles y 
elementales. 
 
EL  CRISTAL MÁGICO 
 
Los cristales representan para el maestro lo que el oro 
para los alquimistas de la Edad Media. Los cristales 
reflejan el poder de la Luz. En particular, el cuarzo es 
pura sustancia-Luz generada por medio del Espíritu. 
Todos los cristales magnifican o amplían la energía del 
sentimiento y, como tal, sirven para actuar como lo 
haría un cuerpo emocional purificado. Ellos no actúan 
por nosotros, más que cualquier otra cosa. 
Simplemente reflejan nuestra energía y la intensifican. 
El poder final reposa dentro de nosotros. 



Manual del maestro 
 

 242

 
Los cristales, como piedras preciosas, son sustancia-
Luz que fue proyectada aquí, a partir de las fuentes 
cósmicas, por medio de la actividad de los rayos, con 
el propósito de irradiar energía purificada y mantener 
el equilibrio del planeta. Lo que ellos hacen por la 
Tierra también pueden hacerlo por los individuos, 
sirviendo en muchos casos para neutralizar la 
negatividad. 
 
Un cristal personal, particularmente una varilla o un 
bastón terminado en doble punta, puede ser cargado 
por el individuo, de tal modo que pueda servir para 
curar o para facilitar facultades espirituales y 
meditativas. Podemos tener un cristal y proyectar en él 
las cualidades que deseamos posea, tanto visualmente 
como por el toque de nuestras manos, de la 
respiración dirigida o del uso de palabras de poder. La 
mano transmite para el cristal las energías captadas en 
niveles superiores. Cuando el cristal es usado 
repetidamente, la energía se acumula en su interior y se 
transforma en un instrumento mágico. 
 
Frecuentemente visualizo el amor curativo en un 
cristal. Puedo visualizar un sol brillante, como nuestro 
Sol físico, y proyectar esa imagen en el cristal por 
medio de una fuerte expiración, concentrada. Eso es 
mantenido en el interior del cristal, de modo que 
cuando lo coloco sobre el cuerpo o sobre la superficie 
de un vaso, él libera la propiedad solar. Como un 



Manual del maestro 
 

 243

instrumento de Luz, podemos programar un cristal 
para hacer cualquier cosa que sea para el bien. 
 
Un cristal evoluciona igual que un individuo. Y 
particularmente los cristales lechosos son conocidos 
porque proporcionan en una cuestión de meses la 
aceleración necesaria al hombre. Además, los cristales 
afectan las energías de la persona, y son conocidos por 
acelerar y elevar las frecuencias vibratorias en el 
cuerpo físico, así como en los sentimientos y en la 
mente. Algunas personas pueden quejarse de dolores 
de cabeza y otras molestias al usar un cristal, pero no 
es porque el cristal haga alguna cosa, sino porque sus 
propias energías discordantes retornan amplificadas. 
 
Los cristales tienen seis lados. Un cristal grande genera 
una energía fuerte y la mantiene. Los cristales más 
pequeños necesitan ser purificados por uno cualquiera 
de los numerosos métodos. Hay mucha literatura con 
respecto a los cristales, explicando métodos de 
purificación y limpieza de los mismos. En cuanto a 
otras informaciones sobre cristales, podemos 
obtenerla de nuestro Yo Superior que, además de 
poder discernidor, es el mejor guía. 
 
Prefiero la simplicidad de usar solamente el cuarzo o la 
amatista. Las amatistas cargan las propiedades del rayo 
violeta y por esta razón ya son alquímicas, actuando 
como purificadoras, transformadores y transmutadotas 
de sustancia. El uso de la amatista proporciona 
protección. También repelen las energías negativas. 



Manual del maestro 
 

 244

Algunos alquimistas usaban el cuarzo y la amatista 
juntos en sus invocaciones: la amatista era colocada en 
la palma de la mano izquierda, que es la receptiva y el 
cuarzo en la palma de la mano derecha, que es la 
activa o dadora. De esa manera la transmutación 
circula naturalmente. 
 
Recordemos que para efectuar cualquier alteración en 
un lugar, antes necesitamos encarnar esa alteración en 
sí mismo. El secreto de la Magia reside en el propio 
mago. 
 
 
TAREAS CON CRISTALES 
 
En algún punto de la Magia, puedo sugerir el uso de 
un cristal personal y yo mismo puedo usar mis propios 
cristales. Los cristales, colocados en determinados 
puntos alrededor o sobre el cuerpo del individuo, lr 
auxilian en el proceso de equilibrarlo. Pero, con 
diferencia de lo que hacen algunos practicantes que 
utilizan cristales, no defiendo la necesidad o uso de los 
cristales aisladamente. La Magia puede ocurrir del 
mismo modo, sin el uso de cristales físicos. 
 
La naturaleza química del cristal de cuarzo es el 
dióxido de silicio, y cualquier médico le diría que hay 
trazos de silicio en todo el organismo. Son aquellos 
cristales sanguíneos que pueden ser cargados 
exactamente como los cristales físicos. Aunque el 
proceso de cristalización sea una condición médica 



Manual del maestro 
 

 245

negativa, cuando se aplica las condiciones sanguíneas, 
la cristalización etérica (en el nivel del pensamiento) es 
altamente benéfica al proceso de aceleración 
alquímica. Algunas veces veo los cristales dentro del 
cuerpo y los utilizo para curar y equilibrar. También 
proyecto la energía del cristal por medio de mis manos 
y dedos, ampliando el campo de fuerza de los cristales 
de mi propia sangre. 
 
En tiempos muy remotos los cristales eran usados no 
sólo para generar y ampliar la energía, sino también 
como pasaje inter-dimensional. Hoy también los 
cristales pueden ser utilizados para tal fin. Se proyecta 
simplemente hacia dentro del cristal, o se amplía el 
cristal de modo que él lo envuelva, por medio del 
poder del pensamiento, y se usa la aceleración que el 
cristal (Luz) produce alrededor del propio cuerpo 
áurico para tener acceso a otras dimensiones. Hay 
otras técnicas para el uso de los cristales y libros que 
pueden familiarizarnos con la posibilidad de otros 
experimentos. 
 
Cuando descubrí que los cuerpos dimensionales de 
consciencia eran de naturaleza cristalina y esferoide, 
me vino un recuerdo a la memoria. Los cuerpos 
cristalinos de conciencia, esto es, la 4ª, 6ª, 8ª, 10ª y 12ª 
dimensiones, corresponderían, en cierta época, a los 
cristales físicos reales del mismo número de ángulos. 
Los únicos cristales naturales que tenemos hoy tienen 
seis lados. En otros tiempos, eran utilizados cristales 
de doce, diez, ocho, seis y cuatro lados, cada uno de 



Manual del maestro 
 

 246

ellos para el acceso a diferentes dimensiones y sus 
cualidades. 
 
CONCLUSIÓN 
 
En las primeras páginas de esta sección, dije que el 
truco estaba en saber lo que es el qué. ¿Cómo podría 
yo saber que aquello que estaba percibiendo era, de 
alguna manera, real? ¿Cómo podría decir si estoy en 
una realidad pasada, presente o futura? ¿Cómo podría 
decir si me estoy proyectando astralmente o si estoy 
fuera del cuerpo? ¿Hay diferencia? Y, tal vez, lo más 
importante, eso marca cualquier diferencia para mi 
vida diaria? 
 
Ciertamente, saber quién somos, personal y multi-
dimensionalmente, hace diferencia en nuestra vida. El 
propósito básico de este Manual es familiarizarse con 
las dimensiones y los niveles de realidad en nosotros 
mismos y en recabar informaciones para que podamos 
trascender todas las limitaciones que puede alcanzar la 
libertad de la manera más elevada posible, que se 
puede crear nuestro propio mundo y una Vida cada 
vez más abundante y mayor en cualquier lugar. 
 
Tal vez no importe si viajamos astralmente o por otras 
dimensiones. Lo que importa es saber si conocemos o 
no la diferencia. Lo que importa es que nuestro 
trabajo vaya más allá del hombre común. Tal vez ni 
nos guste estos métodos. Tal vez nos sintamos 
confusos o muy estimulados intelectualmente por los 



Manual del maestro 
 

 247

conceptos, esquemas, cuadros y diagramas de la parte 
práctica de esta Manual. Es suficiente haberlo leído, 
que hayamos sido llevados a leerlo, que sospechemos 
que somos algo más que un cuerpo, infinitamente más 
y mayor de lo que pensaba fuéramos. Eso ya sería 
suficiente. 
 
Por otro lado, si procuramos practicar las técnicas de 
la Magia Interior y sacar provecho de la información 
de manera creativa, iniciaríamos una jornada de auto-
exploración y auto-dominio excitante y realizadora. 
No todos necesitamos escalar físicamente la montaña 
más alta del mundo. Pero aquellos que encuentran que 
valía la pena y los que han leído relatos de esta 
experiencia, se enriquecerán en un compartir personal, 
que puede marcar una diferencia en nuestras vidas. 
 
Para ser capaz de guiarnos a través de los niveles de la 
realidad, particularmente de la inter-dimensionalidad, 
la distinción más importante a ser hecha es si estamos 
emocionalmente comprometidos con nuestra 
experiencia. Si lo estamos, entonces la experiencia no 
es inter-dimensional. Hay todas las posibilidades de 
que estemos proyectando deseo o miedo. Lo mismo 
se aplica a los estados fuera del cuerpo. 
 
Hay todo un mundo de diferencia entre los niveles 
astrales y etéricos de consciencia. Cuando el astral o 
cuerpo de deseo viaja, que es realmente una realidad 
humana creada, hecha por las proyecciones de deseo 
de personas en encarnación a través de los tiempos, la 



Manual del maestro 
 

 248

experiencia es emocional. La experiencia de la 
proyección astral es semejante a andar por las aguas 
espesas de un jarabe. Es lenta y cansa al cuerpo físico. 
Cuando la proyección es hecha por medio del cuerpo 
mental inferior, como en la proyección del 
pensamiento, la experiencia es rápida, no tan clara, y 
sujeta a la ilusión y al preconcepto personal. 
 
La mejor proyección fuera del cuerpo es hecha por el 
vehículo etérico, durante el sueño o la meditación, 
dirigida por la voluntad superior. Como se ha 
mencionado anteriormente, ella siempre ocurre, pero 
la conexión consciente raramente se hace. Lo mismo 
cuando eso ocurre, puede ser fácilmente 
malinterpretada, si la psicología de la persona, tal 
como deseo y temores, la impregna. El vehículo 
etérico es solamente eso: un vehículo. La consciencia 
del cuerpo astral o mental puede distorsionar la 
percepción. 
 
En el principio, tanto la actividad inter-dimensional 
como la existencia planetaria parecerán extrañas. La 
mejor y única manera de saber donde estamos es 
preguntar al Yo Superior. Él descenderá para 
establecer aquella relación con usted. Descenderá para 
construir el Circuito Mágico y usarlo. La práctica hace 
la perfección. 
 
 
 FIN DE LA PARTE TEÓRICA 
 



Manual del maestro 
 

 249

 
 
 
 
 
 
 

SEGUNDA PARTE 
 
 
 

LIBRO DE PRÁCTICAS 



Manual del maestro 
 

 250



Manual del maestro 
 

 251

MEDITACIÓN PARA LA CONCILIACIÓN 
INTERIOR 
 
Primeramente creamos un espacio físico sagrado de 
acuerdo con nuestras creencias. Para ello nos 
tomaremos el tiempo necesario para arreglar y 
establecer un espacio para la oración y comunicación 
con la Inteligencia Superior. En cuanto lo tengamos 
preparado, tomemos conciencia del sentimiento de 
reverencia que está siendo generado en nuestro 
interior. Nos estamos preparando para comunicarnos 
con nuestra Divinidad. 
 
Demos a nuestro cuerpo la apariencia y atención que 
daríamos si fuésemos a visitar a alguien muy querido y 
especial, que es de hecho lo que somos y nos habita. 
Frecuentemente este espacio es tomado con 
negligencia y con todo, hemos de pensar que nuestro 
cuerpo es la residencia del más alto dios vivo. Las 
claves son la sencillez y la limpieza. Y no olvidar el 
interior de nuestro cuerpo. Podemos considerar un 
vaso de agua a temperatura ambiente conteniendo el 
poder de la Luz, mientras la bebemos, y que esta Luz 
está recorriendo nuestro interior. 
 
Para adecuar una atmósfera armoniosa pensemos en 
quemar sándalo, que es un gran purificador psíquico. 
Hemos de quemar incienso con la intención de 
eliminar todas las vibraciones negativas y pedir la 
protección de las fuerzas de la Luz. Sugiero tener un 
recipiente donde se queme el incienso, sosteniéndolo 



Manual del maestro 
 

 252

con la mano derecha y hagamos círculos, en el sentido 
contrario a las agujas del reloj, de todo el espacio; 
sigamos el humo que desprende el incienso al 
quemarse e imaginemos que estamos alcanzando cada 
rincón del local. Podemos escoger una música que sea 
muy suave. También encender una vela de color 
blanco, violeta o azul. 
 
Es mejor meditar solo, por lo menos una parte del 
tiempo. Si estamos con alguien, se ha de crear la 
sensación de que estamos solos. Recojamos energía 
dentro de nosotros mismos. Si estamos conscientes de 
la presencia de otra persona, será difícil permanecer en 
la propia energía. Hemos de acomodarnos dentro de 
nosotros mismos, física, emocional y mentalmente y 
dejar que las sensaciones del cuerpo físico y los 
pensamientos se desvanezcan. Cuando no estemos 
conscientes de las distracciones o pensamientos 
personales, estaremos preparados para comenzar. 
 
Si tenemos dificultad para alcanzar la tranquilidad 
necesaria, procuremos expresar la ausencia de 
relajación de manera creativa, realzando la cualidad de 
aquello que queremos hacer. Movernos al ritmo de 
una música ondulante puede ser una manera de 
hacerlo. 
 
Una de las maneras más efectiva de calmar el cuerpo y 
la mente es la práctica de la oscilación de la Llama 
Violeta. Es un método para personas que se inician y 
para practicantes habituales de la meditación. Ha de 



Manual del maestro 
 

 253

ser practicado al menos una vez a la semana por todo 
los que estén en el camino de la Magia Divina. 
 
Para ello hemos de visualizar llamas de color violeta 
recorriendo todo nuestro cuerpo, subiendo desde la 
planta de los pies hasta la parte superior de la cabeza. 
Imaginemos esas llamas con la mayor claridad posible. 
Vamos a crear la sensación de que ellas entran a través 
de los pies y van subiendo en forma de espiral 
alrededor del cuerpo, tanto exterior como 
interiormente. Sintamos como recorre este camino 
hacia la parte superior de la cabeza y mientras lo 
sintamos, comencemos a oscilar suavemente. 
 
En primer lugar oscilemos las piernas partiendo desde 
las rodillas, relajando la musculatura del abdomen y el 
área genital. Cuando nos sintamos a gusto y no haya 
tensión en los hombros, en las manos o en la cara, 
cuando podemos dejar que la oscilación ocurra por sí 
misma, de manera espontánea, entonces podemos 
permitir que ella se extienda e incluya los hombros, los 
brazos y, finalmente, la cabeza y el rostro. Entonces, 
todo el cuerpo estará oscilando suavemente, flexible, 
pero firmemente mantenido por la sensación de una 
columna en forma de espiral. 
 
Simultáneamente, hemos de visualizar la llama 
recorriendo todo el cuerpo, interior y exteriormente. A 
medida que seamos más capaces de sentir las dos 
actividades al mismo tiempo, podemos dirigir las 
llamas a un área específica del cuerpo y purificarla. 



Manual del maestro 
 

 254

Con el tiempo, podemos percibir que esas llamas son 
reales. Especialmente, cuando sintamos que ellas 
queman y disuelven impurezas a nivel celular y, tal vez, 
notemos también como ellas parecen remover de una 
manera casi mágica, emociones y formas-
pensamientos. Tendremos una sensación de levedad y 
amplitud, de mayor agilidad y visión. Cuando ese 
ejercicio de purificación o remoción de emociones sea 
efectivo, podemos cambiar el color desde un violeta 
profundo, para un ultravioleta pálido, rosa y blanco. 
 
Generalmente, nos hemos de detener cuando las 
llamas se tornen blancas o cuando sintamos que el 
cuerpo se unifica. El tiempo de duración ha de ser de 
tres a cinco minutos. En caso de que una persona haya 
separado la consciencia de su cuerpo, sugiero diez 
minutos diarios por un período de catorce días. Este 
proceso en particular, sirve para unificar el cuerpo, 
para relajarse y redistribuir las energías reunidas en 
puntos de tensión. 
 
Sugiero que estemos sentados o en una cama, 
sintiendo las energías recorriendo todo el cuerpo. 
Sintamos lo que ponemos en acción. Sintamos las 
corrientes y remolinos, los círculos y pompas de 
energía luminosa dentro del cuerpo físico. Sintamos el 
universo de vida pulsante, vibrante, dentro del cuerpo. 
 
Terminamos visualizando una corriente de luz dorada 
atravesando todo el cuerpo como un río, viniendo 
desde arriba y saliendo por los pies. Absorbamos esta 



Manual del maestro 
 

 255

sustancia de luz dorada en el cerebro, en la columna 
vertebral, en las terminaciones nerviosas y en cada 
célula del cuerpo. 
 
Sintamos la vida dentro de nosotros y a nuestro 
alrededor. Permanezcamos tranquilos y en silencio, 
inmersos en la fantástica actividad interior y en la 
inmensidad de los sonidos silenciosos. Quedemos así 
durante todo el tiempo que deseemos. Dejemos que 
nuestros sentidos interiores sean afinados. Seamos 
receptivos. No hemos de hacer nada. Sólo Ser. 
 
Traigamos de vuelta la experiencia de la propia 
anatomía energética y determinemos integrarla a 
nuestra realidad cotidiana. Tracemos con nuestra 
mente el área que nuestro cuerpo ocupa. Hagamos eso 
varias veces y estemos seguros de incluir todas las 
dimensiones de nuestro cuerpo. 
 
Cuando hayamos idealizado nítidamente el receptáculo 
de nuestro cuerpo, sintamos las energías que están en 
él contenidas. En otras palabras, atraigamos las 
energías que se esparcirán, atrayéndolas para que 
envuelvan nuestro cuerpo y añadirle la experiencia de 
nuestra aura. Sintamos la seguridad interior de nuestra 
forma física. La solidez de las energías compactas. 
 
Deliberadamente respiremos, expandiendo y 
contrayendo el abdomen. Abramos y cerremos las 
manos, movamos los pies, estirémonos. 
 



Manual del maestro 
 

 256

Tal vez queramos bailar, fluctuar al son de una música 
y celebrar la religiosidad del cuerpo físico. Acabamos 
de visitar el macrocosmos a través del microcosmo de 
nuestro propio ser físico. Retornemos al verdadero 
sentido de la oración. Loemos al dios que vive en 
nosotros. 
 
 
 
 
LA SANACIÓN 
 
Para sanarse a sí mismo: 
 
Visualicemos una gran Estrella de David de color 
dorado, de amarillo-oro brillante, frente a nosotros. 
Contemplemos la estrella hecha de fuego dorado 
brillante. 
 
Notemos un aura de un blanco brillante alrededor de 
ella. 
 
Observemos en el centro de la estrella una esfera 
blanca brillante y un sol blanco latiendo, que parece 
estar lejos, muy lejos…..en el infinito…. 
 
Caminemos mentalmente en dirección a la estrella y, a 
través de ella, hacia el Sol Central, situado en el centro 
de la estrella. Nos fundimos con él, lo absorbemos, 
dejamos que él nos absorba. Quedamos en calma y 
comprendamos que YO SOY…..DIOS. 



Manual del maestro 
 

 257

 
 
Para sanar a otra persona. 
 
Tomemos el símbolo de la Estrella dentro de nuestro 
chacra del corazón. Quedemos con él y lo 
mantenemos con intensidad. 
 
Visualicemos la forma física de la persona que 
deseamos sea curada y la colocamos dentro del Sol 
Central de la Estrella. 
 
Hay muchas visualizaciones eficaces que pueden ser 
usadas para atraer la fuerza de la Luz necesaria para 
efectuar la sanación espiritual y hasta la 
reestructuración física. 
 
Exploremos las formas y colores que inspiran y 
enaltecen la curación. 
 
Las líneas de fuerza alimentan el circuito básico. Crean 
los caminos que posibilitan la obra mágica, por medio 
de la unión de las polaridades de la Luz y la materia. 
Esta obra, generalmente, es dividida en: 
 
 Transmutación: toda cura y estabilidad. 
 Precipitación: manifestaciones físicas y no 
físicas. 

Eter-realización: purificación de la densidad y 
su vuelta a estructurarla en formas-Luz. 

 



Manual del maestro 
 

 258

Hay dos circuitos más básicos que deseo mencionar, 
aunque brevemente, pues ellos especifican más 
claramente los aspectos de la materialidad y la 
espiritualidad, inherentes a una obra de esta naturaleza. 
 
El circuito de la kundalini es fundamentalmente aquello 
que fue utilizado por los antiguos magos taoístas y los 
yoguis. Consiste en la circulación de energía por medio 
de los chacras, en un movimiento circular continuo, 
que sirve para activarlos, prendiendo la llama en cada 
uno de ellos con la energía del primero y sigue 
amplificando esa energía por el aumento de la cantidad 
de movimiento a través de la circulación. 
 
La intensidad creciente de esa visualización estimula el 
circuito de la kundalini a entrar en actividad y, 
frecuentemente, fuerza un camino. Eso se ha probado 
ser peligroso para la salud física, mental y emocional. 
Conozco personas que han quedado asustados por el 
despertar prematuro de sus kundalinis. Practicaban 
asiduamente y casi quedaron mentalmente perturbadas 
durante el proceso. 
 
El circuito más directo y seguro es el Circuito 
Espiritual, por la unión del Yo individual con el Yo 
Superior, por medio de la visualización y de la 
afirmación. Ese circuito une las líneas de fuerza 
cósmicas con las planetarias, para crear lo que se llama 
Circuito Mágico. Éste consiste en la reunión de las 
energías de los chacras inferiores en el chacra del 
corazón, donde son transmutadas de fuego en luz. 



Manual del maestro 
 

 259

 
La fuerza generada en el corazón pasa por medio de 
los centros de la garganta, del Tercer Ojo y de la pineal 
y, además, a través del centro del alma, en dirección al 
Yo Superior, conectándose finalmente al Yo Divino 
en la décima segunda dimensión. Y el Yo Divino 
devuelve la fuerza por medio de energías apropiadas y 
de gracia infinita. 
 
El estudio de la Magia Interior no comprende la 
circulación por el interior del cuerpo. Ella capta la 
energía del núcleo de la Tierra y la une con la de los 
cielos: el Circuito Mágico. 
 
 
 
ARMONIZANDO EMOCIONES 
 
 
Tomemos la determinación de colocar de lado todas 
las dudas mentales que efectúan los sentimientos, de 
dónde vienen, cuales son sus defectos, etc. Y nos 
preparamos para un descenso en vertical hacia el mar 
de las emociones dentro y alrededor de nuestro 
cuerpo. Aceptemos este ejercicio como una 
experiencia energética, que no tiene nada que ver con 
nosotros como individuos. 
 
Es un proceso eficaz. Sugiero utilizar todas las 
experiencias anteriores. La sustancia del cuerpo 
emocional es espesa y densa y, si hubiera impresiones 



Manual del maestro 
 

 260

fuertes, viscosa y sombría se debe hacer el máximo 
esfuerzo para generar tanta energía física como se 
pueda para expulsar la negatividad de la estructura 
celular. 
 
Lo iniciaremos con la práctica de la oscilación de la 
llama violeta, descrita en un ejercicio anterior. 
Mantengamos la visualización, mientras se intensifica 
la oscilación para que ella alcance todo el cuerpo. 
 
Ampliamos la actividad de la llama violeta, para 
extenderla a más de un metro a nuestro alrededor, y en 
todas las direcciones. 
 
Nos detenemos después de pasados cinco minutos, 
mientras permanecemos de pie. Si hubiera síntomas de 
pérdida de equilibrio, practicaremos una de las 
visualizaciones de unión con la tierra que se han 
sugerido anteriormente. Podemos imaginar raíces 
reales extendiéndose a partir del ombligo, por la planta 
de los pies, anclándolas profundamente en la tierra. 
 
Continuaremos con la visualización de las llamas 
violetas e intensificamos su actividad. Observemos sus 
remolinos y crearemos vórtices girando a su alrededor. 
La espina dorsal física sería como una línea imaginaria 
que se extiende a través del cuerpo, desde la parte 
superior de la cabeza hasta la planta de los pies, 
sirviendo como eje central, alrededor de la cual esta 
columna giratoria de llamas violetas está rodando. 
 



Manual del maestro 
 

 261

Si tenemos toda la capacidad auditiva, en ese punto 
podríamos escuchar un zumbido, como si el inmenso 
espacio oceánico nos estuviese envolviendo. 
 
Mantengamos esta actividad durante dos minutos o 
más. La cantidad de movimiento de la llama violeta 
giratoria aumenta la extensión de la columna vertebral 
unos dos o tres metros a nuestro alrededor. 
 
Notemos que toda densidad, así como las cenizas, 
caen en el suelo. Imaginemos al suelo absorbiendo y 
transmutando esa sustancia. Notemos también una 
humareda oscura elevándose por encima de la 
columna, para ser absorbida y transmutada por los 
cielos. 
 
Retornemos a esta realidad y nos sentamos 
silenciosamente. Tengamos consciencia del 
sentimiento de ligereza dentro de nosotros. 
 
Ahora, en cuanto sintamos el silencio, volvamos 
nuestra atención al centro del pecho, al chacra del 
corazón. 
 
Observemos un foco de luz en ese lugar, como un 
pequeño Sol. Sintamos la radiación pulsante de ese 
Sol, ampliándose en nuestro interior y la vamos 
extendiendo, como ondas de calor, fuera de nosotros y 
en todas direcciones. 
 



Manual del maestro 
 

 262

Continuemos observando la luz radiante generada por 
el Sol dentro de nuestro corazón, hasta que ella nos 
envuelva totalmente. 
 
Seamos una presencia solar de nuestro Yo Superior 
dentro del cuerpo físico. Generemos esta energía de 
sentimiento cada vez más y más. 
 
Dejemos que alcance a todo y a todos. Más tarde 
podríamos modificarla dirigiendo la energía violeta 
para alguien con quien estemos mal relacionados, con 
un enfermo o para alguna persona que deseemos 
ayudar. 
 
Al retornar, esperemos un tiempo para que se reduzca 
la actividad vibratoria que hemos puesto en 
movimiento a través del poder del sentimiento. 
 
Y, tal vez, deseemos descansar escuchando música 
relajante. 
 
Entonces, observemos dónde están nuestros 
sentimientos. 
 
 



Manual del maestro 
 

 263

LIBERACIÓN EMOCIONAL 
 
Este método es semejante a un circuito secundario 
que la mente mantiene sobre nuestras emociones, 
permitiendo que ellas se expresen sin contenido o 
significado intelectual. 
 
Para ello nos sentaremos lo más confortable posible y 
en soledad. 
 
Desconectemos el teléfono y comprobemos que 
tenemos la mayor libertad posible para expresarnos. 
Eso incluye la elevación del tono de voz. 
 
Nos balanceamos hacia delante y hacia atrás. Vamos 
eliminando el dominio mental sobre los pensamientos. 
 
Comencemos a hacer caras. Incluyamos la lengua en 
las distintas expresiones. 
 
Vibremos la lengua y hagamos ruidos, sonidos sin 
sentido, como el sonido de una máquina. 
“Brrrrrr….mmmuuuuu…..etc. 
 
Continuamos haciendo sonidos sin significado y 
lentamente vamos construyendo un lenguaje sin 
sentido alguno. 
 
Dramaticemos. Finjamos que nos estamos 
comunicando con alguien en este lenguaje sin sentido 
y le estamos contando una historia dinámica. 



Manual del maestro 
 

 264

 
Prestemos atención: si cualquier palabra que digamos 
tuviese un significado, eso quiere decir que la propia 
mente vuelve a tomar el mando. 
 
Exageremos, incluso en los gestos y en todo el cuerpo. 
No nos preocupemos con el hecho de parecer o 
actuar ridículamente. Podemos levantarnos si la 
energía así lo exige. 
 
Percibamos el aumento de energía corporal. 
 
Continuamos con el monólogo, haciéndolo cada vez 
más dramático, permitiendo que se eleve y decaiga….y 
volvamos a comenzar. 
 
Sintamos conscientemente el deseo de comunicar. 
Sintamos la energía creciendo dentro de nosotros y 
vamos a darle voz y gestos. Dejemos que la propia 
energía nos dirija. 
 
Vamos a hacer este ejercicio durante diez minutos y 
entonces nos detenemos. Descansemos. 
 
Vamos a ser conscientes de las emociones expresadas. 
Si hemos usado una grabadora o filmado en vídeo, tal 
vez queramos saber cómo ha salido. 
 



Manual del maestro 
 

 265

RESISTIENDO A LAS EMOCIONES 
 
Podemos usar la cólera, la rabia, el miedo, la tristeza o 
cualquier otra emoción que asome naturalmente o 
aquella con la que tenemos dificultades de tratar con 
ella. 
 
Supongamos que nos estamos enfrentando a la 
emoción de la ira. El hecho de que estemos realmente 
airados con alguien en el momento o si estuviese 
ubicada en el pasado, es irrelevante. 
 
Vamos a crear ese sentimiento. Notemos cómo es 
provocado por un pensamiento. Intensifiquemos ese 
sentimiento. Podemos exagerarlo y dramatizarlo. 
 
Seamos conscientes de la energía que ese sentimiento 
contiene. 
 
Cuando hayamos penetrado en la cualidad de esa 
emoción, encontremos una expresión positiva para 
esta energía. 
 
 



Manual del maestro 
 

 266

ATENCIÓN A LOS RESULTADOS 
EMOCIONALES 
 
Este método debe ser practicado por una pareja, 
alguien con quien nos sintamos a gusto y a quien 
podamos confiar nuestras emociones. No ha de haber 
inhibiciones. 
 
Nos sentamos frente a nuestra pareja. Reconozcamos 
y manifestemos nuestra gratitud por estar 
ayudándonos mutuamente en esa experiencia. 
 
Escojamos una emoción o característica negativa, 
como la rabia, el egoísmo, el terror, la falsedad…. 
 
Cada uno de los dos agotará esta emoción ante el otro. 
Es preciso que no haya igualdad física, sino una 
completa libertad de expresión. Decidan quién será el 
primero. La persona no activa observará 
cuidadosamente a la otra, mientras observa también 
sus propios sentimientos y reacciones físicas, pero no 
puede reaccionar externamente al otro de ninguna de 
las maneras, inclusive reír o intentar calmarlo o 
consolarlo. 
 
La persona activa debe comenzar trayendo a la luz el 
recuerdo de un tiempo o un incidente, en el cual haya 
expuesto ese sentimiento en particular. Si fuese cólera, 
deberá recordar alguna situación en que la haya 
sentido…..ira….indignación….Si el recuerdo no viene 
fácilmente, entonces se ha de imaginar un personaje 



Manual del maestro 
 

 267

novelesco o de película que haya tenido esa 
experiencia. Deberá hacerlo con los ojos cerrados. 
 
Pensemos en imágenes o acontecimientos que 
provocaron o podrían provocar tal emoción. Tal vez 
la injusticia….intensifiquemos esa rabia. La pareja 
podrá ayudar al otro, si tuviese dificultades en ese 
punto. 
 
Mantengamos la intensidad de ese sentimiento. 
Cuando se esté preparado, se abrirán los ojos y vamos 
a sentirnos completamente libres para expresarla 
verbalmente por medio de gestos, ante la otra persona. 
 
El compañero no activo ha de estar de acuerdo en no 
reaccionar, sino simplemente observar. 
 
Después de tres minutos de intensa expresión, nos 
detenemos. 
 
Hemos de notar los efectos de esa emoción sobre 
nuestro cuerpo físico. Dejemos que cualquier reacción 
emocional que tengamos, tal como llanto o temblores, 
se vaya calmando antes de invertir los papeles con el 
compañero. 
 
La pareja no activa también habrá observado la 
reacción ante ese espectáculo emocional. Debe 
hacerse a sí mismo las siguientes preguntas: 
 



Manual del maestro 
 

 268

Esto que he presenciado, ¿qué me hace recordar? 
¿Cuál es mi táctica defensiva habitual? ¿Correr, 
esconderme, atacar? ¿Qué está sintiendo mi cuerpo? 
¿Cómo me siento ahora? 
 
Cambiemos los papeles. Repitan todo el 
procedimiento, con igual emoción. 
 
Cuando ambos hubiesen desempeñado su papel, sólo 
entonces se podrá compartir en voz alta las 
experiencias que hayan tenido durante la realización de 
este ejercicio. 
 
Tal vez queramos respirar profundamente o practicar 
la meditación de la Presencia del Sol, del ejercicio 
anterior, para retornar al estado de equilibrio y ánimo. 
 
O podemos desear hacer la meditación para el 
equilibrio espiritual, que exponemos a continuación. 
 
 



Manual del maestro 
 

 269

LAS TRES FUERZAS DE LOS RAYOS 
PRIMARIOS 
 
Los rayos, como hemos de recordar, son cualidades 
cósmicas puras, que se originan en el Sol Central. Son 
los elementos constitutivos de toda creación. La Luz 
emana bajo la forma de rayos, pero, al alcanzar la 
superficie de la densidad física de la Tierra y actuar 
sobre la propia materia, se transforman en llama 
etérica, como la llama violeta con la cual ya hemos de 
estar familiarizados. 
 
En el fondo de nuestro Ser, bajo la forma de tres 
llamas, está la base de nuestra forma espiritual y la 
semilla de energía de toda nuestra actividad. Ésta es 
una réplica exacta del corazón de la Creación. En 
nuestra forma física, en el nivel del chacra del corazón, 
encontramos una reproducción en miniatura de esta 
actividad tres-en-uno del fuego sagrado. Es un 
fenómeno etérico que puede ser fácilmente sentido y 
prontamente accesible para cargar, curar y 
equilibrarnos nosotros mismos, fortaleciendo nuestra 
aura e irradiando cualidades de perfección para todo lo 
que estuviere a nuestro alrededor. 
 
En un pasado remoto, en un tiempo en que la 
densidad física del cuerpo humano no era tan 
compacta, pero más translúcida, esa llama tres-en-uno 
era mucho mayor y realmente rodeaba todo el cuerpo. 
Con la desaceleración de la vibración, la llama 
disminuyó hasta su tamaño actual. La meditación 



Manual del maestro 
 

 270

indicada seguidamente expande esa llama de vuelta a 
su tamaño original y produce la armonía que nos 
pertenece como seres de luz. 
 
 
 
EL EQUILIBRIO ESPIRITUAL 
 
 
Estemos sentados en un ambiente quieto, seguro. 
 
Procuremos permanecer en un estado de tranquilidad 
física, emocional y mental. 
 
Sintamos una pequeña llama en el centro del pecho. 
Recordemos el fenómeno del Sagrado Corazón de 
Jesús. 
 
Sintamos la actividad de ese foco energético de luz 
interior y dejemos que toda nuestra atención se 
concentre en él. 
 
Penetramos en el interior de nuestro corazón. 
 
Notemos que en el centro exacto de ese núcleo 
brillante hay una llama dividida en tres partes. 
 
El primer color que nos impresiona es el brillante 
amarillo-dorado de la llama central. Vamos a 
concentrarnos en ella. Sentirla. 
 



Manual del maestro 
 

 271

A la izquierda hay una llama de un suave color rosado, 
con un centro de color magenta puro. Envolvamos a 
nuestro corazón con esa llama rosa. 
 
Ahora, a la derecha, hay una llama de color azul, 
pálido, listadas por unas rayas azules vibrantes. 
Dejemos que nuestro corazón se expanda para 
contener esa llama. 
 
Concentrémonos en la llama triple y notemos que ella 
se entrelaza, formando una llama magnífica. 
 
Tomemos consciencia de una esfera de cristal, que 
parece cubrir la llama, hasta desprender una 
incandescencia de una iluminación color pastel 
multicolor. 
 
Ahora, en cuanto focalizamos el interior de esa llama, 
sintamos y veamos cómo se hace cada vez más 
brillante, y se expande cada vez más. 
 
Continuemos el proceso, hasta que la llama envuelva 
completamente nuestro cuerpo y el aura. 
 
Permanezcamos dentro de la llama triple, trayendo paz 
y equilibrio a cada una de las partes de nuestro cuerpo 
físico. 
 
Cuando estemos preparados para retornar al mundo 
común, dejemos que la llama retorne a su tamaño 
natural. 



Manual del maestro 
 

 272

 
Respiremos profundamente varias veces y 
descansemos. 
 
Expresamos nuestra gratitud a esa Luz en 
reconocimiento a nuestra propia esencia, nuestro Yo 
Superior. Habiendo sentido la magnitud de su poder, 
dejemos que nuestros sentimientos se curven en 
humilde reverencia. 



Manual del maestro 
 

 273

 
DINÁMICA ENERGÉTICA 
 
 
PROYECCIONES MENTALES 
 
Este ejercicio debe ser ejecutado en pareja. Es mejor 
sea realizado con un grupo de, por lo menos, seis 
personas. 
 
Como en el ejercicio hecho con dos personas sobre el 
poder del sentimiento, éste exige una total 
participación y el compromiso con una exploración 
sin inhibiciones de las energías existentes en las 
formas-pensamiento, que en general son subliminales. 
 
Nos sentamos frente a nuestra pareja. Reconozcamos 
la luz interior de cada uno y agradezcamos el uno al 
otro por la oportunidad de explorar el Yo en un 
ambiente controlado por la confianza y la 
cooperación. 
 
Ahora exploraremos las tres energías básicas, que son 
proyectadas en nosotros y que, frecuentemente e 
inconscientemente, proyectamos en los demás. Esas 
energías constituyen la base de la seducción, la 
manipulación y la coacción. Los pensamientos están 
fuertemente unidos a la fuerza del sentimiento de los 
chacras inferiores. 
 
 



Manual del maestro 
 

 274

ENERGÍA SEXUAL 
 
Este ejercicio es mejor ejecutarlo con una pareja del 
sexo opuesto, pero es también aconsejable la 
experiencia con la energía del mismo sexo. Ambas 
deben ser experimentadas para poder reconocer con 
más rapidez su influencia. 
 
Primero se ha de decidir cuál será la pareja activa en 
primer lugar. La pareja pasiva debe acordar en no 
reaccionar. Solamente observar sus sentimientos, 
fluctuaciones de energía, reacciones habituales de 
tolerancia o exaltación. 
 
Es necesario añadir que en este proceso, la pareja 
pasiva deberá defenderse de la energía que se emanará 
en su dirección. Lo hará de una manera que le sea 
natural. No ha de haber comunicación o sugestión 
previa. El principal punto del ejercicio es descubrir 
cómo proyectamos  y cómo nos defendemos, incluso cuando 
eso puede ser eficaz o apropiado. 
 
La pareja activa comenzará a traer a flote los 
pensamientos que provocan los sentimientos de 
sexualidad en su interior. (Eso puede ser difícil para 
algunas personas. Por esa razón ha de ser hecho de un 
modo soportable, seguro. Todo el proceso ha de ser 
realizado sin palabras y sin que haya contacto entre la 
pareja. Se utilizarán sonidos, gestos y movimientos). 
 



Manual del maestro 
 

 275

Continuemos intensificando tales pensamientos y 
sentimientos. Descubramos cuales son los 
pensamientos que mejor funcionan. Observemos el 
modo de respirar y lo intensificamos. Hemos de 
permitirnos producir sonidos y, cuando estemos 
preparados, abrimos los ojos y proyectamos nuestra 
energía sobre la otra pareja. 
 
Observemos si hay algún miedo en ese momento y lo 
asumimos. Estamos explorando esa energía en un 
ambiente de amor. Estamos sacándola de su escondite 
y trayéndola a la luz. 
 
Dejemos que la energía aumente de intensidad y 
sigamos proyectándola durante dos minutos. 
 
Ahora nos detenemos. Tomemos consciencia de 
cómo nos estamos sintiendo física, emocional y 
mentalmente, 
 
Simultáneamente, la pareja pasiva deberá intentar 
defenderse de esa energía. Podrá moverse alrededor 
del ambiente, pensar en alguna otra cosa….lo que 
quiera se sienta inclinado a hacer para no sentir los 
efectos de la energía sexual que le está siendo lanzada. 
 
Segunda fase. 
 
La pareja activa sigue proyectando energía sexual, pero 
ahora la pareja pasiva recibe la energía en el corazón. 
Visual y emocionalmente, acepta tal energía. 



Manual del maestro 
 

 276

 
Ambos deben tomar nota de sus experiencias, pero sin 
discutirlas entre sí. 
 
Los papeles ahora deben ser invertidos. 
 
Los dos componentes que forman la pareja, después 
de haber proyectado cada uno su energía sexual e 
intentar defenderse de ella, así como de recibir tal 
energía en el corazón y experimentar el sentimiento 
que produce, pueden compartir abiertamente las 
experiencias. 
 
 
 
ENERGÍA Y PODER 
 
El proceso es idéntico al anterior, excepto que ahora la 
energía a ser proyectada es la del poder; la energía del 
plexo solar. 
 
Cada pareja debe proyectar el esfuerzo de hacer alguna 
cosa. Vencer en una competición. Vender algo valioso. 
Defender una causa que le parece justa. Promover una 
campaña para aspirar a un puesto político. En 
resumen: encontrar las maneras por las cuales 
aplicamos esas energías en nuestra vida. Y si fuéramos 
una persona completamente pasiva, entonces 
pensemos en una persona que no lo sea y actuemos de 
igual manera que lo haría ella. 
 



Manual del maestro 
 

 277

Procuremos hacer lo máximo para tornar ser aquella 
persona y rodear a nuestra pareja en ese papel que 
adoptamos. 
 
La pareja pasiva debe intentar resistir de todas las 
maneras la proyección de esta energía. 
 
Después de tres minutos de actuación, la pareja pasiva, 
en un momento acordado por ambos o por una 
tercera persona, acepta la energía en el corazón. 
 
Invertir los papeles como anteriormente. 
 
 
 
ENERGÍA INTELECTUAL 
 
Esta vez, la energía a ser proyectada será aquella que 
proviene directamente de la mente, la de intentar 
vencer con un argumento. 
 
Vamos a atribuirnos la disposición de ánimo de saber 
que estamos en lo cierto y el otro está equivocado. 
Nosotros sabemos más. En nuestra mente, intentemos 
convencer al otro con nuestro raciocinio. Intentemos 
penetrar cualquier resistencia que pueda existir. 
 
La pareja pasiva se defenderá y, en el momento 
indicado, aceptará la energía en el corazón. 
Generalmente, eso requiere que nosotros, visualmente, 
orientemos la energía que está siendo dirigida desde la 



Manual del maestro 
 

 278

parte frontal del Tercer Ojo o glándula pineal y 
visualizamos cómo entra en el corazón de nuestra 
pareja. 
 
Y, ahora, invertimos los papeles. 
 
 
 
CONCLUSIONES 
 
Cada una de estas técnicas no solamente son 
altamente reveladoras de nuestra psicología y las 
actividades de nuestra mente, sino también de las 
maneras por las cuales buscamos defendernos, muchas 
veces sin éxito. Tales ejercicios no son peligrosos 
cuando son realizados en un ambiente protector, 
aunque para algunos el miedo les hace pensar que lo 
son. Si hubiere cualquier duda o temor, no se han de 
realizar. Si no estuviéramos seguros en relación a 
nuestra pareja, no los hagamos. 
 
Estas técnicas aseguran un excelente entrenamiento 
para el discernimiento y discriminación de las 
diferentes cualidades de energía que son proyectadas 
por medio de la mente en conjunción con los chacras. 
Tomemos nota de las diferentes sensaciones. 
 
Observemos cuál de las tres fue más difícil de 
proyectar. Cuál la más difícil de resistir. Cuál la más 
difícil de aceptar. Observemos lo que hemos 
experimentado como emisor, cuando cualquiera de 



Manual del maestro 
 

 279

esas energías fueron recibidas en el corazón. Es el 
secreto de nuestra auto-defensa. 
 
 
 
LA SABIDURÍA 
 
Esta visualización aclara y limpia de impurezas el 
cerebro y acelera la tasa vibratoria. 
 
Después de la actividad y tranquilidad apropiadas, 
visualicemos una pirámide dorada de 
aproximadamente un metro, girada hacia arriba, varios 
centímetros por encima de nuestra cabeza, en el 
centro del aposento donde nos encontramos. 
 
Con los ojos cerrados, imaginemos un ojo maravilloso 
dentro de la pirámide. 
 
Veamos rayos transparentes de luz emanando del ojo 
en todas direcciones. 
 
Sintamos esos rayos penetrando en nuestro propio 
cerebro físico y abriendo el Ojo que Todo lo Ve de la 
Divinidad, dentro de nosotros. 
 
Descansemos en el silencio de la percepción y 
visualización. 
 
 



Manual del maestro 
 

 280

LA BODA DEL CORAZÓN Y LA MENTE 
 
Visualicemos un triángulo dorado con el vértice hacia 
arriba, frente a nosotros, a la altura del entrecejo. 
 
Veamos que el triángulo se acerca, hasta quedar casi 
unido a nuestra frente. Vamos a empujarlo hacia 
dentro de nuestra cabeza, formando una base 
triangular (un vértice en cada parietal y el tercero 
girado hacia la parte posterior de la cabeza). El vértice 
superior de la pirámide estará exactamente en el centro 
de la coronilla. En cuanto reduzcamos el triángulo, 
inspiramos y producimos el sonido interior: “Padre”… 
 
Al espirar, haciendo el sonido interior “Iuuu”, 
visualicemos el triángulo siendo girado hacia dentro 
(como darle vuelta a un calcetín), desde dentro hacia 
fuera y desde arriba hacia abajo, a partir de la base. 
Vemos la base del triángulo elevándose por encima de 
nuestra cabeza y el vértice apuntando ahora hacia 
abajo, para el corazón. 
 
Hagamos de nuevo esta visualización, sólo que ahora 
tomamos la base del triángulo vuelta hacia arriba con 
todos los pensamientos y problemas que nos estén 
preocupando. En cuanto espiramos, ofrecemos esas 
formas-pensamiento a nuestra Divinidad para su 
transmutación. Sintamos la luz que brota, de vuelta 
desde arriba para nuestro corazón. 
 
 



Manual del maestro 
 

 281

 
ESTIMULACIÓN CEREBRAL 
 
Esta visualización específica es especialmente útil para 
trabajos inter-dimensionales y para tener acceso a 
vidas pasadas y otras realidades. 
 
Visualizamos un brillante Sol amarillo-oro, del tamaño 
de una moneda de un euro, ante nuestros ojos. 
 
Empujemos ese Sol hacia dentro de nuestra cabeza. 
Mantengamos la visualización del Sol dorado brillante 
dentro del cerebro y visualizamos coloreando la 
sustancia gris del cerebro en una luz amarillo-oro. 
Veamos como nuestro cerebro queda de color dorado. 
 
Sintamos la sensación de ese caliente Sol amarillo-oro 
dentro de nuestra cabeza y lo visualizamos emitiendo 
rayos dorados en todas direcciones. 
 
Después de un minuto, sigamos al Sol dorado a 
medida que se eleva y sale de nuestra cabeza y se 
posiciona a unos treinta centímetros por encima de 
ella. Nos relajamos y mantenemos la imagen durante el 
mayor tiempo posible. 
 
Dejemos que las imágenes que aparecen en nuestra 
mente queden fluctuando. Tomemos nota de ellas sin 
enjuiciarlas. 
 



Manual del maestro 
 

 282

Retornemos gradualmente a nuestra realidad 
tridimensional. Volvamos a ella completamente, 
siendo conscientes de nuestro cuerpo. 
 
Cuando estemos bien conscientes, retornemos 
mentalmente. Y ahora hagamos un registro de 
nuestras observaciones. 
 
 
PURIFICANDO LA MENTE 
 
Esta meditación pertenece a una antigua meditación 
esenia y forma parte de una serie de ejercicios para 
construir un revestimiento de luz. 
 
Comencemos uniendo la fuente del Gran Sol Central a 
través de la consciencia de nuestro Yo Superior. 
Invoquemos las fuerzas de la inteligencia central para 
que desciendan. Al mismo tiempo, atraigamos el 
recuerdo de la imagen visual de nuestro Yo Superior o 
de un Ser de Luz, como la figura de un Cristo, un 
Buda…. o la Presencia solar sin forma, pero que 
representa la fuerza de Dios individualizada. 
 
Además, esta meditación usará palabras de poder que 
proceden de un lenguaje, que se piensa haya sido 
arameo antiguo. 
 
Visualizamos un rayo de luz blanca viniendo del 
Infinito, por encima y detrás de nosotros, 
descendiendo frente a nuestro rostro, traspasando la 



Manual del maestro 
 

 283

garganta, brillando, a medio camino entre la parte 
superior y posterior de la cabeza. Irradia por toda la 
cabeza, saliendo por la parte central de la frente y 
volviendo a ella con la imagen del maestro o guía 
interior, que hayamos invocado. 
 
Este ejercicio se puede hacer tanto de pie como 
sentado. 
 
El poder de la Luz, derramándose desde la cabeza, 
lava la mente, limpiándola de todos los pensamientos 
negativos acumulados durante el día. Aunque este 
ejercicio pueda ser hecho a cualquier hora, es una 
buena práctica hacerlo durante la noche. Por la 
mañana la mente despertará purificada de las 
frustraciones del día anterior. 
 
Con el sonido AHILAH en una aspiración profunda, 
traemos la Luz hacia abajo, desde la garganta; y hacia 
arriba, hasta la parte posterior de la cabeza. 
 
Con el sonido HEAY-VE, en una fuerte expiración, 
irradiamos la Luz desde la cabeza hacia fuera, por el 
centro de la frente, y la traemos de vuelta con la 
radiación visualizada mentalmente del símbolo 
crístico. 
 
La cabeza deberá quedar inclinada hacia atrás y este 
ejercicio debe ser hecho tres veces, siempre que la 
necesidad de purificar el pensamiento sea urgente. 
 



Manual del maestro 
 

 284

Pronunciemos HE como “ri”. 
Pronunciemos AY como “ei”. 
Pronunciemos VE como “vé”. 
 
 
 
EN VOZ BAJA 
 
El murmullo es una de las maneras más poderosas de 
equilibrarse, pues afecta a cada uno de nuestros 
cuerpos. La actividad vibratoria establecida por 
nuestro murmullo distribuye la energía por toda la 
estructura celular. 
 
El momentum producido por el murmullo es 
importante. Habiendo comenzado, permanezcamos 
murmurando por los menos diez minutos. 
 
Los ojos han de estar cerrados. 
 
Sentados confortablemente tomamos una postura en 
que podamos permanecer sin estar mudando de 
posición. La ropa ha de estar floja. 
 
Comenzamos a murmurar. Al principio, lo sentiremos 
localizado en la región de la garganta y la cabeza. 
Dejemos que se extienda por todo el cuerpo. 
 
Permanezcamos mentalmente dentro del cuerpo y, 
suavemente, por medio del poder de la visualización y 



Manual del maestro 
 

 285

el sentimiento, extendiendo la vibración hasta alcanzar 
los dedos y las plantas de los pies. 
 
Sintamos todo el cuerpo pulsando a cada sonido. 
 
Ahora extendemos la consciencia hacia el espacio que 
hay a nuestro alrededor y sintamos el murmullo como 
una membrana invisible vibrando en ese espacio. 
 
Veamos nuestro cuerpo físico como una cuerda 
central liberando resonancias, que vibran en todo el 
aposento. 
 
Si hubiera un área de nuestro cuerpo que no se sintiera 
bien, proyectemos el sonido hacia tal punto durante 
algunos minutos, usando las manos para focalizar la 
energía si fuera necesario, y entonces volver a expandir 
la actividad vibratoria. 
 
Podemos intensificar la actividad extendiendo los 
brazos a nuestro alrededor. Las palmas vueltas hacia 
arriba, ayudando a liberar energías; las palmas vueltas 
hacia abajo ayudan a captar energía. Exploremos 
ambas posiciones. 
 
Ahora impregnemos de color el flujo de la energía de 
nuestro corazón. Liberemos a través del sonido y de 
las palmas de las manos, nuestra propia fuerza de 
sentimiento individual para el universo. 
 
Permanezcamos así todo el tiempo que deseemos. 



Manual del maestro 
 

 286

 
Después nos detenemos. Nos sentamos o acostamos 
silenciosamente, durante el tiempo que sea necesario. 
Un proceso de cura profundo frecuentemente ocurre. 
Podemos sentirlo como caer en un sueño. Permitamos 
que eso nos suceda. 
 
 
 
MURMULLO EN GRUPO 
 
Un poderoso proceso, principalmente si nos damos 
las manos. Cuando el murmullo es hecho en grupo, el 
momentum es mucho más intenso, si el sonido fuera 
continuamente mantenido. Comprobemos que habrá 
siempre alguien murmurando, mientras los otros 
respiran.  
 
Una magnífica columna de llama azul se forma en el 
centro del círculo donde las personas murmuran. 
Podemos colocar personas o imágenes de personas o 
lugares, que nos gustaría sanar o bendecir con esta 
energía, dentro de ese pilar. 
 
 
OTROS SONIDOS 
 
Las vocales son poderosas. Exploremos por nosotros 
mismos la cualidad de la energía creada por cada una 
de ellas. Notemos cómo nos sentimos al entonarlas. 



Manual del maestro 
 

 287

Observemos cómo nos sentimos cuando alguien más 
las entona. 
 
Tal vez queramos investigar las propiedades de la 
entonación con otra persona. 
 
Podemos hacerlo en pareja. Mejor aún en trío. Una o 
dos personas puede producir el sonido verdadero, 
mientras el receptor se acuesta, con los ojos cerrados, 
y experimenta el efecto del sonido sobre su cuerpo. 
 
Entonemos suavemente cada vocal. Cuando lo 
hacemos con otra persona, verifiquemos la armonía de 
los tonos. Quedemos bien cerca de la otra persona y 
de la zona del cuerpo que estamos focalizando. Tal 
vez deseemos comenzar con el área del abdomen e ir 
descendiendo por las piernas y los pies. Después 
podemos realizar el circuito de curación, a partir del 
corazón y hacia abajo, por brazos y manos. 
 
Sugiero no entonar nada alrededor de la cabeza. En 
este nivel el propio individuo puede hacerlo mejor. 
 
Observemos los diferentes efectos de cada vocal. La A 
sirve para expandir. La E va un poco más 
profundamente, creando un torbellino suave. La I 
parece como si girara una forma en espiral. La O 
penetra y reverbera en el interior. La U es de todas la 
más profunda, casi como un rayo láser. 
 



Manual del maestro 
 

 288

Ahora exploremos las diferentes amplitudes del 
sonido. 
 
Siempre que realicemos este proceso con alguien, 
hemos de contar a las personas lo que queremos 
hacer. Nunca creemos incomodidad y siempre hemos 
de marchar sintiéndonos bien. Tal vez queramos 
terminar la práctica con una silenciosa imposición de 
manos, con una persona a la cabeza y otra a los pies, 
armonizándose suavemente con ella en la intención 
amorosa. 
 
El propósito de este ejercicio es experimentar el efecto 
del sonido sobre sus cuerpos físico, mental y 
emocional. Una vez familiarizado con él, podemos 
preferir utilizarlo para armonizarnos o estimularnos a 
nosotros mismos, cuando sea necesario. 
 
Investiguemos los efectos de entonar la combinación 
poderosa de las vocales, que forman la palabra sagrada 
I,A,O,U,E. 
 
 
MANTRAS 
 
Las palabras tienen un efecto todavía más fuerte. Hay 
combinaciones que podemos hacer por nosotros 
mismos. Muchos cantan especialmente YO SOY. El 
sonido es el sentimiento asociado a la visualización y 
sirve para armonizar y dar energía. 
 



Manual del maestro 
 

 289

Cuando estamos unidos a nosotros mismos en niveles 
inter-dimensionales, podemos descubrir nuestro 
propio sonido, la nota musical personal, en niveles 
diferentes del ser. Cuando escuchamos esa resonancia 
o Nombre con nuestros sentidos internos, entonces 
descubriremos sus propiedades. 
 
Hay también mantras tradicionales, que contienen 
siglos de momentum y cualificación, como por ejemplo 
AUM. Aunque produzcan efectos fenomenales, este 
canto en particular pertenece a un ciclo anterior de 
actividad. Por esta razón sería mejor sustituirlo por 
YO SOY. 
 
 
 
SONIDO Y MOVIMIENTO 
 
Esta es una combinación muy poderosa. Son mantras 
entonados en combinación con movimientos y danzas 
realizados ritualmente, semejantes a muchas 
costumbres tribales primitivas. 
 
Los sufis son, tal vez, los mejores practicantes de un 
esoterismo terrestre, que une cuerpo, mente y espíritu. 
Si la danza, el canto, el ritmo y la devoción constituyen 
una llamada para nosotros, sería bueno investigar las 
prácticas sufis, incluso la danza giratoria de los 
derviches. 
 



Manual del maestro 
 

 290

Quiero proponer una práctica sencilla que nos permita 
sentir por sí mismo el poder del sonido y del 
movimiento para, en este caso, centralizarnos tanto 
dentro de la corporalidad como de la espiritualidad. 
 
Será mejor sentarnos en el suelo con las piernas 
cruzadas, o sentado en un banco con las piernas 
firmes en el suelo, pero sin tensión. No se necesita 
apoyar la espalda para hacer este ejercicio. 
 
Después de la práctica inicial del murmullo, sugerida 
en los ejercicios anteriores, coloquemos las dos manos 
en el nivel del chacra del ombligo, mientras seguimos 
con el murmullo. 
 
Situemos la energía del vórtice del centro del plexo 
solar, dentro del cuerpo. Si no conseguimos sentirla, la 
sentiremos en un corto espacio de tiempo. 
 
Comenzamos girando el cuerpo en el sentido de las 
agujas del reloj, a partir de la cintura pélvica. La 
espalda ha de ser mantenida recta. El eje para el 
movimiento se encuentra exactamente en el nivel del 
chacra del ombligo. 
 
Tomemos consciencia de los hombros y evitemos la 
tendencia de relajarlos. Evitemos también la rigidez 
opuesta del dorso curvado, que sería un impedimento 
para la unión experimental con este centro. 
 



Manual del maestro 
 

 291

Continuemos girando mientras murmuramos, durante 
diez minutos o algo más. 
 
Nos parecerá sentirnos más fuertes y más centrados 
en nuestro cuerpo. El equivalente visual sería un Buda 
con un enorme vientre o una persona de aspecto 
rollizo. 
 
Practiquemos y experimentemos. 
 
 
 
EL MAPA VERTICAL 
 
Para la experiencia de la unión con frecuencias 
vibratorias superiores, hemos de utilizar el vocabulario 
tridimensional. Aunque no haya un mapa real de las 
dimensiones más allá de ésta, nos podemos guiar por 
medio del uso de ciertas visualizaciones y de la 
sensación, traduciendo así la realidad multidimensional 
en una lógica tridimensional. El mejor plano de 
consciencia que he encontrado es el mapa vertical. 
Este mapa es tan viejo como la humanidad, pero fue 
presentado al público a finales del siglo XIX por el 
movimiento teosófico. Desde entonces ha habido 
innumerables intérpretes de esta carta, muchos de 
ellos reivindicando ser mensajeros de la Gran 
Fraternidad Blanca, de la cual fue obtenida esta 
técnica. 
 



Manual del maestro 
 

 292

A medida que visualizamos una ascensión vertical, 
movemos realmente varias dimensiones de energía y 
efectuamos una aceleración vibratoria. Vamos a 
experimentar hacerlo. 
 
Nuestro Yo Superior individualizado es la frecuencia 
vibratoria más elevada posible para cualquier entidad 
encarnada en este mundo, que no se haya disuelto en 
la Fuente o Vacío primordial. La intensidad pura 
mantenida de esta frecuencia de la décima segunda 
dimensión es algo que no es accesible o posible en 
este estadio de evolución o dentro de esta dimensión. 
Además, ella no tiene cualquier punto de referencia 
para nosotros. De hecho, ocurre en el interior. Del 
mismo modo que las dimensiones más allá de ésta y 
debajo del Yo Superior, se experimentan como 
espacio coincidente dentro del Ahora. 
 
El hecho de que es coincidente y experimentada como 
una frecuencia de energía más refinada que ésta, es 
prueba de que también tenemos nuestra existencia en 
aquella dimensión, o no seríamos capaces de 
experimentarla. 
 
De nuestra perspectiva de alineación, de tiempo y 
espacio, ella se localiza aproximadamente a nueve 
metros de distancia de nuestra cabeza, si estamos de 
pie o sentados y, sobre todo el cuerpo cuando estamos 
acostados. No hay correlación exacta entre distancias y 
dimensionalidades, sino aproximaciones. Cuando 



Manual del maestro 
 

 293

ascendemos, hay una sensación de estar dentro de un 
avión supersónico que levanta el vuelo. 
 
Antes de entregarse a este “despegue” necesitamos 
estar totalmente en nuestra materialidad: sensorial, 
emocional y mentalmente. Eso nos servirá como 
ancla. Además, necesitamos el vehículo físico que 
queremos cargar y utilizar para transmitir las 
frecuencias superiores y colocarlas al servicio de la 
Luz. 
 
Seguidamente localizamos el centro del corazón, pues 
es ahí donde ligamos la inter-dimensionalidad y el 
espíritu. En las tradiciones esotéricas del pasado, eso 
era visto como el Sagrado Corazón o residencia del 
Fuego Sagrado, el hogar del Fuego Divino. Como se 
ha dicho en la meditación para el equilibrio espiritual, 
los primeros tres rayos tienen aquí su base, en forma 
de una llama trina. Cuando los tres rayos se 
encuentran en forma de llama, se forma un fuego 
tricolor y se irradia en todas direcciones, 
proporcionada por la intensidad de la pureza y 
desarrollo espiritual del individuo. Esta llama puede 
ser ampliada y expandida una vez más, y mantenida 
según nuestra capacidad de residir dentro de la Luz. 
 
Dentro del Fuego Sagrado, en el corazón, residen 
todos los poderes de la Divinidad y las facultades de la 
Luz, tema que no ha sido siempre comprendido por 
los magos, los alquimistas y los metafísicos de épocas 
más recientes. Considerando que podríamos obtener 



Manual del maestro 
 

 294

ciertos poderes por medio del desarrollo de la ciencia 
interior, vía chacras superiores y de la aplicación de la 
Ley de la Energía, nunca iremos más allá de cierto nivel sin 
la evolución de nuestra espiritualidad. Ese es un problema 
que algunos de nuestros hermanos del espacio, que 
avanzaron tecnológicamente en un nivel más allá de 
nuestra comprensión, pero que no se desarrollaron ni 
emocionalmente ni espiritualmente, están 
enfrentándose hoy. Son esos mismos hermanos del 
espacio que están buscando prolongar sus especies 
(pues están a orillas de la extinción), entrecruzándose 
con nosotros. 
 
Así, este Sagrado Corazón es una réplica exacta de 
nosotros mismos en niveles electrónicos de la décima 
segunda dimensión, descrita en la anatomía energética 
sutil del cuerpo físico. En este punto podríamos 
considerar que de hecho somos coincidentes, y 
comprender cómo nuestro yo físico es una proyección 
de dimensiones mucho más distantes. 
 
Siguiendo una línea energética, visualizamos un rayo 
de luz subiendo desde el corazón, hasta unos nueve 
metros por encima de la cabeza, pasando por la 
garganta y ascendiendo hasta experimentar un foco de 
luz tan intensa, que apenas podemos mirar sin 
cegarnos y sin poder contener su energía. 
 
La luz es de un blanco brillante y contiene todos los 
diferentes rayos y colores del espectro lumínico. 
Consiste en círculos concéntricos o globos de Luz 



Manual del maestro 
 

 295

liberando emanaciones de sustancia primordial, como 
un Sol. (Hago observar que el Sol físico es una entidad 
por sí mismo, como somos nosotros, y señala 
físicamente la forma del Gran Sol Central). Nuestro 
Yo Divino es, de hecho, un sol interior 
individualizado. El Yo Superior es lo que llamamos 
YO SOY. Considerados en nuestra totalidad de Ser, 
llegamos a comprender ahora el dicho: “YO SOY 
(aquí en la encarnación física) EL QUE SOY”  (en la 
sustancia-Luz). Decir eso es una afirmación que 
establece el Circuito Mágico en la forma etérica, 
uniendo la materia de nuestro cuerpo terrestre a la 
sustancia de nuestro cuero de Luz. 
 
 
 
CIRCUITO ALQUÍMICO  
 
1º.- El despertar de los puntos de luz en el centro de 
los átomos físicos del cuerpo que, como un todo, es 
parte del Cuerpo de Luz. Es el proceso a través del 
cual se toma consciencia, tanto del peso de la materia 
como de la electricidad del cuerpo sutil, culminando 
en la creación de un ancla en la materia.  Toma de 
tierra. 
 
2º.- La focalización y estimulación consciente del 
chacra del corazón como un punto de identidad y 
energías cósmicas, constituyéndose en una réplica del 
Yo de las 12ª dimensión dentro de la materia. 
 



Manual del maestro 
 

 296

3º.- La invocación o acto direccional de aceleración 
energética: la llamada que provoca la respuesta. 
 
4º.- Identidad cósmica: el acto de sentirse Uno con la 
Fuente de Vida o Esencia Divina Individual. Fusión. 
 
5º.- Proyección consciente a partir de la perspectiva 
del Yo de la 12ª dimensión para el Yo de la 3ª 
dimensión, que sirve para atravesar realidades y 
completa el circuito iniciado en el tercer paso. La 
respuesta. 
 
6º.- La aceptación. Incorporación de la realidad, tanto 
cósmica como física, en una simultánea consciencia 
energética del Ser, que incluye toda la familia de Yoes 
en su multi-dimensionalidad. 
 
 
La manera por la cual usamos la palabra hablada, al 
hacer la Petición, es absolutamente crucial, como lo es 
la visualización que comprende. Notemos la diferencia 
entre lo que algunas personas llaman orar y una 
afirmación. En el concepto erróneo común de la 
oración hay una implicación de súplica a un Dios 
exterior. Buscamos auxilio “fuera”. Eso implica vernos 
como inferior. De este modo, inadvertidamente, nos 
identificamos con nuestras limitaciones, nuestra 
temporalidad, la tri-dimensionalidad y le damos 
energía al fortalecer de poder a una fuente externa. En 
una afirmación, particularmente el uso de las palabras 
de poder “YO SOY”, nosotros aseveramos, hacemos 



Manual del maestro 
 

 297

una reivindicación y establecemos en palabras y actos 
(visualización) que nosotros y nuestro Dios somos 
Uno sólo. 
 
Ahora, al hacer la Petición, en el tercer estadio de la 
Aceptación, revelamos: 
 
“Sé que Tú y Yo somos Uno. También que donde Tú estás no 
hay tiempo ni espacio. Todo existe en pura potencialidad. Por 
tanto, cuando hablo, en el pedido, la manifestación de la Gracia 
Divina es la realización del Plan Divino para mí en esta Tierra 
y esta Petición ya se ha cumplido”. 
 
Estamos atrayendo hacia abajo esta idea-semilla o 
afirmación, para la realidad física. Somos 
perfectamente conscientes de que existimos 
simultáneamente en dos dimensiones y ejercemos 
nuestro poder sobre ambas: la sustancia Luz y la 
materia. 
 
 
EL TUBO PROTECTOR 
 
El tubo de Luz es una emanación de la Divinidad 
resultante del contacto invocado y mantenido con ella. 
Es la expansión de aquél nivel que rodea el yo físico, 
en una forma semejante a la de un tubo o cilindro. 
Notemos que aunque se asemeje al séptimo cuerpo, es 
bastante diferente. Es conscientemente construido y 
su función es proteger. 
 



Manual del maestro 
 

 298

En otros niveles que no son los de la sustancia física, 
el Tubo de Luz es una actividad protectora natural del 
Yo Superior sobre sus vehículos de expresión. 
También sirve como túnel o pasaje, que son utilizados 
en el viaje fuera del cuerpo y de la muerte. En el inicio 
de la encarnación física sobre el planeta, este tubo era 
una actividad automáticamente mantenida. Con el 
pasar de los siglos, nos volvimos cada vez más hacia 
las satisfacciones físicas y personales, sin integrar las 
experiencias espirituales. Así sometimos nuestra 
orientación, dañando nuestras corazas protectoras y 
renunciamos a nuestros poderes divinos. Eso 
aconteció naturalmente cuando la actividad vibratoria 
fue reducida; las frecuencias de Luz ya no podían más 
mantenerse y nuestro acceso a ellas se detuvo. 
 
Estuvimos operando sin protección por esas 
verdaderas “edades de las tinieblas” del alma o 
encarnación sobre el planeta. Eso nos hizo presas 
fáciles de manipulaciones y supersticiones. No es de 
extrañar que nos hayamos vuelto desesperanzados y 
llegados a cuestionar la existencia de nuestra 
Divinidad. Incluso donde los métodos protectores son 
enseñados, aparecen miedos encubiertos por el 
fanatismo en tal extensión, que son practicados 
ritualmente sin la comprensión interior. Rezamos a un 
Dios externo durante tanto tiempo que, aunque 
digamos que somos Uno con Él, no lo vivenciamos. Si 
lo hiciéramos, aunque solamente fuera por un día, 
podríamos ser testigos de milagros. 
 



Manual del maestro 
 

 299

Para obtener nuevamente la protección que perdimos, 
necesitamos girarnos hacia la Luz y conscientemente 
reconstruir el tubo de Luz, por medio del método que 
utiliza los tres poderes creadores: pensamiento, 
sentimiento y la palabra. El primer paso requiere fe en 
el poder de nuestro Yo Superior, identificándonos con 
él, confiando en su sabiduría, recordándolo cuanto sea 
posible y aplicándolo. En otras palabras, osando la fe. 
Entonces hacemos nuestra petición. 
 
Todo se mueve por la ley del ritmo. Todo aquello que 
parte retorna energéticamente al emisor. Una petición 
obliga a una respuesta. Esta es una verdad energética y el 
sentido oculto de la afirmación de los Maestros: “Tocad 
y las puertas se os abrirán”. Todas las peticiones son 
respondidas. El problema no reside en el proceso de 
respuesta, sino en la manera por la cual la petición se 
hace. Si fuera pedida con miedo y consciencia de 
limitación, retornará al emisor del mismo modo. Si es 
proyectada con inocencia y confianza, los efectos 
positivos están asegurados. Si se proyecta con total 
consciencia y energía, con pureza de intención, 
compromiso y propósito determinados, ningún 
milagro será tan grande. 
 
Revisando: el proceso de reconstrucción requiere la 
invocación del Yo Superior o la unión con el mismo. 
Inicialmente, eso parecerá como si estuviésemos 
rezando a un dios externo, pero, una vez creado el 
espacio de recepción de la energía de nuestro dios 
interno, la experiencia será innegable. Para eso 



Manual del maestro 
 

 300

necesitamos renunciar a nuestra individualidad para 
que sea ocupada por nuestra Divinidad. Recordemos 
que la energía proyectada será la del Amor; nosotros la 
invocaremos y, entonces, ella se proyectará por medio 
del uso de la visualización creadora. 
 
En la reconstrucción del Tubo de Luz, el aspecto 
Invocación, de nuestra Petición, exige una dirección a 
nuestro Yo Superior, con palabras tales como éstas: 
 
“Amada presencia de mi Dios que YO SOY. Proyecto mi 
amor y pido ser envuelto en su Luz de pura sustancia 
electrónica, que me mantiene protegido y aislado de todo lo que 
no es Luz, y conscientemente sensible a Ti  dentro de mí”. 
 
A medida que pronunciamos estas palabras u otras 
semejantes (sugiero que compongamos nuestra propia 
invocación, haciéndola nuestra por unos momentos, 
hasta experimentar por nosotros mismos el 
crecimiento del momentum), precisamos 
conscientemente sentir lo que estamos diciendo y 
experimentar el poder de ese sentimiento verdadero y 
el circuito que creamos con él. También necesitamos 
mantener la visualización y hacerla tan real hasta el 
punto de querer levantar los brazos y extenderlos a 
nuestro alrededor, sintiendo la forma-pensamiento 
que hemos creado por el poder del espíritu 
(identificación). 
 
Sintamos y visualicemos a nuestro Yo Superior encima 
del cuerpo. Cuando miremos hacia abajo, nos hemos 



Manual del maestro 
 

 301

de ver envueltos por un cilindro, como si fuera un 
amplio rayo de Luz, que hemos proyectado desde el 
Yo Superior. Nos enviamos tanto amor a nosotros 
mismos (hacia abajo) que sentiremos como nuestro 
corazón está a punto de explotar. Visualizamos este 
amor envolviendo el cuerpo físico, fortaleciendo el 
tubo o cilindro de pura sustancia de Luz electrónica. 
Entonces volvamos a mirar hacia abajo y sintamos 
desde la perspectiva del ego humano, cómo estamos 
envueltos y protegidos por el tubo de Luz. Tal vez 
deseemos afirmarlo nuevamente, y podemos hacerlo 
utilizando estas frases o cualquier otra parecida: 
 
“YO SOY un hijo de la Luz. Amo la Luz. YO SOY 
protegido, iluminado y sellado por la Luz. Me muevo en la Luz 
y vivo siempre en la Luz”. 
 
A partir de ese momento, seamos conscientes del uso 
de las palabras YO SOY, Nos colocamos a su servicio 
como una memoria del Yo Superior, el Dios YO SOY 
que nos habita. 
 
Tal vez estemos con deseos de decir cosas como éstas: 
 
“YO SOY el círculo electrónico protector de color violeta a mi 
alrededor, que es inexpugnable y repele al instante todo lo que es 
discordia de mi ser y de mi mundo. YO SOY perfecto en mi 
mundo, ahora y siempre”. 
 
Terminemos siempre con una afirmación de 
aceptación y con una bendición: una expresión de 



Manual del maestro 
 

 302

reconocimiento, gratitud y alabanza. Eso lo podemos 
hacer, más o menos, así: 
 
“En la consciencia de que YO SOY, todo tiempo y espacio son 
Uno y hasta cuando mis palabras son dichas. ¡Hecho está! Yo 
sé. Yo veo, Yo poseo la fe. Yo acepto. Y, humildemente, doy las 
gracias”. 
 
Esta experiencia es de humildad y, aún así, de poder. 
Al hacer la petición de nuestro cilindro protector de 
Luz, así como para todas las cosas, ejercemos una 
autoridad sobre la sustancia física y nuestra 
responsabilidad por crear nuestro mundo. Pero 
también reconocemos nuestro Yo Superior y el poder 
de la Luz que es el Espíritu. Aquí también la oración 
tradicional se equivoca. En el pasado, cometimos el 
equívoco por el empleo de mucho poder o de mucha 
humildad. El primero nos hizo insensibles; el segundo 
nos volvió ineficaces en este mundo. 
 
La fase final de la Petición es el sello, el 
reconocimiento que trae la visualización hacia la 
realidad física: 
 
“ASÍ SEA. HECHO ESTÁ. AMÉN”. 
 



Manual del maestro 
 

 303

LA LLAMA VIOLETA 
 
Una vez establecido nuestro territorio por medio de la 
invocación del Tubo de Luz protectora, que proviene 
de nuestra Divinidad interna, necesitamos trabajar ese 
espacio. En otras palabras, en nosotros mismos, en 
nuestra aura, en nuestro ego físico, emocional y 
mental. Precisamos confrontar y cambiar, recalificar y 
transmutar tendencias, hábitos, impulsos y 
compulsiones, creencias y hasta sustancias físicas, 
enfermedades y deformaciones, disfunciones y 
proyecciones. Como se ha sugerido, hemos de hacerlo 
por medio de la invocación de la energía del séptimo 
rayo o luz violeta. 
 
La actividad de ese rayo sirve para transmutar toda 
energía y sustancia y es básica para toda obra mágica. Es la 
energía “misteriosa” de transubstanciación y gracia. Es 
también la que caracteriza esta Era de Acuario, donde 
viejas formas-pensamiento están siendo disueltas y 
donde gran parte de la humanidad y de la materia del 
planeta está siendo transmutada. En este sentido, la 
llama violeta es el ejemplo de la purificación y la 
redención, defendiendo la transmutación y la 
sublimación, que es realmente la elevación de una 
energía y una frecuencia más elevada. 
 
La Magia interior ocurre cuando la llama violeta es 
traída para una situación, por medio del uso de los tres 
poderes, con la intención de alterarla. Este acto se 
dirige a la inteligencia existente en aquella energía, que 



Manual del maestro 
 

 304

entonces se acelera en tal medida que salta para otro 
patrón vibratorio, produciendo una sustancia 
completamente diferente. Esa actividad necesita de un 
ser humano encarnado, una consciencia que tenga 
acceso directo a la sustancia física y que está, a través 
de su verdadero compromiso con la evolución del 
planeta, en una posición de autoridad sobre la 
sustancia. 
 
La llama violeta es invocada y dirigida a cada uno de 
los tres cuerpos inferiores. Su presencia servirá para 
dirigir la revisión y la recalificación de todas las 
impurezas o deformidades. Lo que significa que 
hemos de luchar con ellas física, emocional y 
mentalmente, mientras las observamos desde la 
perspectiva del Yo Superior y del proceso de 
transmutación. Necesitamos todavía usar nuestra 
voluntad y determinación para canalizar la energía. Y, 
en casos de disturbios físicos reales, necesitaremos 
enfrentarnos a las causas existentes que están ocultas 
tras las enfermedades y aflicciones emocionales. 
 
Una vez enfrentadas, estas deformaciones están 
preparadas para ser liberadas. Aquí, el proceso es 
llamado de eter-realización. Es la liberación de las 
partículas estructurales o electrones de vuelta a la no-
forma. En otras palabras, el proceso de 
desmaterialización. En este punto se crea un centro 
magnético, que suministra un espacio para que la Luz 
descienda y vuelva a crear la sustancia a su semejanza, 
que es la perfección. Esa parte del proceso es llamada 



Manual del maestro 
 

 305

magnetización. La llama violeta es responsable, tanto por 
la eter-realización como por la magnetización, en todos 
los niveles de sustancia, desde la sustancia de Luz 
hasta la de las materiales. Tal vez podamos 
comprender ahora por qué esa llama ha sido 
denominada como llama de bondad y de gracia. Vista 
desde la perspectiva del ego, se experimenta como una 
gracia de Dios. 
 
Además del vórtice de llama violeta sugerido cuando 
tratamos sobre el sentimiento, la llama violeta 
transmutadota puede ser usada en el proceso de 
transmutación de la manera siguiente: 
 
1.- Nos visualizamos envolviendo nuestro cuerpo. Sentirlo. 
Sintamos el lado externo de nuestro cuerpo y la piel, y también 
el interior del cuerpo: en el plexo solar, en el sexo, etc. Veamos 
también a nuestro alrededor, cómo nos extendemos para 
englobarnos en nuestra aura dentro del tubo protector de Luz. 
 
2.- Vamos a dirigirla donde la precisemos: física, mental y 
espiritual, y la visualizamos actuando, rompiendo formas-
pensamiento y disolviendo sustancias. 
 
3.- Reivindiquemos la energía transmutada. Podemos irradiarla 
como parte de nosotros mismos con amor y bondad, con 
bendición y buena voluntad, o poder reconocerla dentro de 
nuestra propia curación. 
 



Manual del maestro 
 

 306

4.- Verifiquemos sus efectos, reconociendo que los disparadores 
de pensamientos, enfermedades o emociones, ya no están 
presentes. 
 
5.- Actuemos en el plano físico para sentar y sellar la operación 
mágica. 
 
Es imperativo que toda obra esté fundamentada en la 
materialidad. No basta orar ni imaginar. No basta 
convencernos de que somos perdonados o 
disculpados por alguien que haya sido injusto con 
nosotros. Es necesario incorporar la operación a la 
actividad física. Precisamos comportarnos con bondad 
y ver realmente o escribir o telefonear a la persona 
implicada. Necesitamos comprobar nuestros 
pensamientos habituales de carencia y limitación, para 
asegurar que la condición no volverá a ser creada en el 
cuerpo, en la mente o en los sentimientos. 
 
Nuestra afirmación o sentencia para el uso de la llama 
violeta, puede ser hecha de la manera siguiente: 
 
“Amada Presencia de Dios en mí, que YO SOY. Esparce a 
mi alrededor la llama transmutadora violeta,, AHORA. 
Purifica y transmuta en mí y en mi mundo todo lo que no sea de 
la Luz: todas las impurezas, malos sentimientos, conceptos 
equivocados, registros etéricos destructivos: causa, efecto, registro y 
memoria, conocidos o no. Mantén esta acción sustentada 
poderosamente activa. Recalifica y sustituye todo por la sustancia 
purificadora, poder de consumación y plano divino realizado”. 
 



Manual del maestro 
 

 307

La manera por la cual debemos prepararnos para la 
obra multidimensional más elevada, es adquirir el 
hábito de practicar la visualización de nuestro tubo de 
Luz y de la llama violeta. Esta protección nos separa 
de la tela de formas-pensamiento o deseos 
humanamente construidos, para que podamos 
transmutar nuestras propias creaciones y continuar 
con nuestra evolución, servicio y propósito de vida. 
Crear el hábito establecerá la cantidad de movimiento 
de formas-pensamiento, solidificándolos y 
fortaleciéndolos. 
 
Una buena idea es practicar el revestimiento protector 
después del despertar y antes de dormir. Al principio, 
desearíamos practicarlo durante el día, principalmente 
si sentimos miedo o duda, pues estas frecuencias más 
bajas penetrarán y destruirán las vibraciones más 
refinadas de la Luz que forman nuestra protección. 
Ahora podemos ver por qué es tan importante 
entrenarse en la sustentación de modelos positivos de 
comportamiento. 
 
Cuando visualizamos nuestra coraza protectora 
durante la noche, antes de dormir, sabemos que 
nuestro cuerpo físico está dentro del fuego 
transmutador. Por otro lado, nuestra consciencia sube 
a través del tubo de Luz para dominios vibratorios 
superiores. Sin este camino, podríamos ser afectados 
por formas astrales psíquicas e inferiores, que 
penetrarán en nuestra realidad. 
 



Manual del maestro 
 

 308

Quizá queramos desear conversar frecuentemente con 
nuestro Yo Superior; podemos reconocerlo y 
establecer con nuestro dios interno un diálogo y que 
dirija verticalmente nuestros pensamientos y visión 
interior. Escuchemos silenciosamente las respuestas 
que, inicialmente, serán vibratorias, pero que con el 
tiempo llegarán bajo la forma de imágenes y palabras. 
Si practicamos bien estos dos procesos, los secretos 
místicos se revelarán automáticamente en nuestro 
interior. 
 
Debido a nuestra perspectiva limitada de este estado 
tridimensional, necesitamos hablar con Él de la misma 
forma que lo hacíamos con el Dios exterior. Es un 
poco artificial, pero ayuda. Pidámosle auxilio. Pidamos 
nos lleve hasta donde Él habita. Pidamos nos enseñe y 
perfeccione. Pidamos que nos muestre lo que 
necesitamos hacer. 
 
Vamos a ofrecerle nuestro servicio, particularmente 
cuando vayamos a dormir, pues podemos dar mejores 
actos de ayuda fuera del cuerpo. Después estaremos 
ligados a las realidades inter/dimensionales y a los 
seres de Luz. Comenzaremos a sentir nuestros propios 
poderes espirituales y comenzar a ver que nos 
parecemos a nuestro dios interno. Tendremos acceso 
directo al conocimiento y comprensión superiores sin 
intermediarios.  
 
Llegará el tiempo en que nos serán mostradas las vidas 
pasadas y las respuestas a cuestiones o dilemas de 



Manual del maestro 
 

 309

nuestra vida actual. De este modo, pasaremos a 
comprender ciertos aspectos de nosotros mismos, que 
nos hacen comportar de determinadas maneras, que 
pueden ser diferentes. Nuestras personalidades serán 
reveladas. Lo mismo será con nuestro flujo de vida 
individual. Los registros akásicos revelarán su 
memoria visual y tangible y los pasajes dimensionales 
se abrirán. 
 
Esta práctica de recurrir a nuestro Yo Superior puede 
ser usada también para solicitar al Yo Superior de 
otras personas una posible comunicación, 
sencillamente por medio de la visualización del mismo 
en los otros. 
 
Primeramente necesitamos expresar la intención: “Yo 
quiero saber”. De ese modo creamos el espacio para las 
respuestas, la comprensión, y el acceso directo 
superior nos será dado. El espacio es creado a nivel de 
vibración. Todas las veces que creamos el circuito y el 
acceso a estas frecuencias superiores, estaremos 
afectando nuestras estructuras física y celular. 
Estaremos recalibrando nuestros modelos de sustancia 
Luz. Estaremos siendo Luz. 
 



Manual del maestro 
 

 310

RAYOS Y LLAMAS 
 
Cuando estamos en el nivel superior del Yo Divino, 
hemos de notar anillos concéntricos de diferentes 
colores, indicando que tenemos acceso directo a cada 
uno de los rayos. Las energías de los otros rayos 
pueden ser usadas en la Magia interior para efectuar 
cambios sobre sí mismo o en el medio ambiente. Esas 
energías pueden ser utilizadas en combinación con la 
llama violeta que, como hemos dicho anteriormente, 
es fundamental. Nosotros podemos dirigir, circundar, 
envolvernos a nosotros mismos y a otros, con Luz y 
color. 
 
Quizá, el color más próximo e importante usado para 
el cuerpo emocional en particular, sea el dorado. El 
amarillo-oro suaviza y estimula la saludable actividad 
pacificadora del plexo solar, que es la sede energética 
de los chacras inferiores. La visualización de la Luz 
líquida dorada es especialmente útil, como lo es la 
visualización de un Sol dorado colocado exactamente 
en el centro del plexo solar o un revestimiento dorado 
visualizado alrededor del cuerpo físico. Ese 
revestimiento de Luz también puede ser elaborado en 
color azul o violeta. 
 
Otro buen color para el cuerpo emocional es el rosa, 
penetrando suave y rápidamente donde otro color tal 
vez fuese abrasivo o incómodo. Hay quien gusta de 
envolver en luz rosada a las nerviosas vendedoras de 



Manual del maestro 
 

 311

supermercados o tiendas de mucha actividad. En 
cuestión de segundos quedan amables y sonrientes. 
 
En este punto, es posible que podamos desear dar otra 
ojeada a las páginas relativas a los rayos y sus usos. 
Hemos de sentirnos con deseos para explorar los 
efectos del color en nosotros mismos. 
 
Al usar colores, como cuando se hacen peticiones, 
podemos invocar la pureza, la curación, la iluminación 
del intelecto y la abundancia. Seremos testigos de la 
emanación de los colores a partir de dimensiones 
superiores, sin precisar seleccionarlas y dirigirlas a 
nosotros mismos o poder participar de la alegría de 
proyectar colores curativos para sí mismo, si así lo 
deseamos. Todo lo que necesitamos hacer es afirmar: 
“YO SOY EL QUE SOY”. De un simple mortal, 
peregrino sufridor, nos transformamos en un Yo 
Divino. Hacia donde quiera que proyectemos nuestra 
mente, nos transmutamos en aquello que estamos 
visualizando. 
 
Es importante comprender que no precisamos tener 
miedo de usar o no, estas prácticas protectoras o de 
proyección, pues eso sería contraproducente para 
aquello que estamos intentando transmitir. No 
podemos sentirnos inmersos en esas prácticas hasta el 
punto de ser oprimidos por estarlas usando o quedar 
con miedo por no utilizarlas. Estas prácticas son 
dádivas del Espíritu y evocan el poder de la Luz. 
Deben ser usadas con satisfacción y no como 



Manual del maestro 
 

 312

obligación. Han de ser utilizadas con profunda 
comprensión y no con temor. 
 
El Amor es la mejor protección. Pero, exactamente 
por eso, no podemos ser tan complacientes e ingenuos 
hasta el punto de creer que ser indiscriminadamente 
vulnerable y abierto a todo el mundo y todas las cosas, 
signifique Amor. El Amor es también la acción 
correcta y la vigilancia inteligente. El Amor envuelve 
consciencia y precaución. Eso es querer que nuestro 
camino sea disciplina y obediencia a la Ley. 
 
El poder del sentimiento sirve para generar la energía 
necesaria a toda actividad, principalmente a la de la 
creatividad. Para que ocurra la realización de nuestras 
llamadas y la liberalización personal para aquello que 
estamos pidiendo que suceda, es necesario tener fe y 
actuar en asociación con nuestro Yo Superior, y 
practicar el discernimiento en el uso de la palabra 
hablada. Este es un trabajo de veinticuatro horas 
diarias, realizándolo cuando dormimos, trabajamos, 
nos divertimos….actuando a través de nuestro cuerpo, 
sentimientos y pensamientos, en la alegría y en la 
tristeza, en nuestra muerte y en el renacimiento. 



Manual del maestro 
 

 313

 
NATURALEZA DEL COLOR 
 
Vamos ahora a comprender la mecánica existente tras 
los colores y como ésta se relaciona al sonido y, lo más 
importante, cómo podemos usar el color para afectar a 
nuestra actividad vibratoria en el nivel de la materia. 
 
Metafísicamente, Dios es igual a Vida más Luz. Para 
todos nosotros, la luz se manifiesta como color y 
sonido: “En el principio era el Verbo…” podría ser 
tomado en el sentido de que en el principio también 
fue el color. 
 
La Fuente, que llamamos al Gran Sol Central, se 
expresa dimensionalmente como el Sol físico en cada 
uno de los sistemas de la galaxia. Este Sol físico irradia 
luz-vida al proyectar una cierta sustancia o fuerza vital 
que, encarnada en la materia, se transforma en vida, tal 
como la conocemos. El Sol sigue alimentando la vida 
con más vida, por medio de su Luz o Fuego Sagrado, 
que contiene la materia prima de los rayos y de varias 
llamas responsables por toda la vida existente en 
cualquier lugar. 
 
La Luz, como luz solar en el sentido físico, alcanza al 
individuo a través de la glándula pineal y del nervio 
óptico, afectando al funcionamiento del cerebro y de 
todos los procesos vitales, incluso al sistema nervioso 
autónomo y a la glándula pituitaria que, a su vez, 
regula todo el sistema orgánico por medio de la 



Manual del maestro 
 

 314

secreción de hormonas. El efecto de la luz y del color 
sobre nuestra vida física es indudablemente 
fundamental. 
 
El color en el ambiente afecta al comportamiento. 
Respirar en el color verde, al estar en contacto con la 
naturaleza, es el mejor alimento que podemos darnos a 
nosotros mismos. El verde es el color predominante 
de la naturaleza y es también el color central del 
espectro, además de ser el color del rayo que afecta al 
chacra del corazón. Es el color del equilibrio y la 
armonía. 
 
Por la exposición del sistema físico, la vibración pura 
del color o de su equivalente sonoro, somos capaces 
de equilibrar el sistema neuro-endocrino del 
organismo. En cuanto crecemos en consciencia, nos 
volvemos más atentos a la coloración de nuestros 
ambientes, nuestras ropas, pensamientos y música. 
Hay muchos métodos realizados sobre el color y el 
cuerpo humano. 



Manual del maestro 
 

 315

RESPIRACIÓN Y COLOR 
 
La manera más eficaz que he encontrado para usar el 
color es respirarlo y luego dirigirlo a los circuitos 
energéticos sutiles del cuerpo. 
 
Este es un método que aprendí hace mucho tiempo. 
Desde entonces he desarrollado diferentes 
combinaciones de colores. Encuentro que es una de 
las maneras más rápidas de alcanzar estados alterados 
de la realidad, cuando somos capaces de visualizar 
colores. Si hubiera dificultad en atraer las 
visualizaciones de colores, sugiero comprar láminas 
con los colores fundamentales. Hemos de colgar los 
cartoncillos en la pared y mirar para ellos todo el 
tiempo que sea necesario, de modo que podamos 
transferir la impresión visual para la imaginación, con 
los ojos cerrados. 
 
Esta técnica no es solamente por causa de la vibración 
de los colores que usamos, sino porque utiliza las 
corrientes de energía dentro del cuerpo, afectando los 
diferentes cuerpos, funciones, poderes y capacidades 
inherentes a ellos. Es también capaz de afectar el 
desalojamiento del vehículo etérico, posibilitando los 
estados extra corporales y las facultades inter-
dimensionales, por medio de la activación de los 
chacras existentes fuera del cuerpo. 
 
Siguen para el color los mismos principios descritos 
para los rayos, incluyendo: fuerza, para el color rubí; 



Manual del maestro 
 

 316

paz y compasión, para el color azul; alegría, para el 
amarillo; vitalidad, para el naranja; y visualización, para 
el violeta. Blanco transparentes, plata y oro, y las 
interminables variaciones y combinaciones de los 
mismos, son también coloraciones que aunque no 
evidentes en la realidad física, existen y afectan estados 
sutiles de la energía. 
 
A este respecto, es interesante notar que el oro (color 
tradicional de la Magia) es una combinación de naranja 
y azul (el Alfa y el Omega) que, en la metodología del 
Árbol de la Vida Cabalística, denota felicidad y belleza. 
Invocar el color oro trae aceleración energética 
instantánea. 
 
Invocar el oro trae a nuestra consciencia personal la 
llama eterna de Vida-Luz. Él estimula la mente y 
purifica la sangre. Es la Llama del Rejuvenecimiento. 
Invocar el color violeta (otro color básico usado en 
Magia), trae propiedades transmutadotas para nuestro 
sistema físico, básicamente para la sangre, afectando 
las células de luz de todos los cuerpos. 
 
Hemos de comenzar usando el color verde. 
Visualizamos un verde jardín más profundo para la 
Tierra y un verde manzana, más pálido, para la fuente 
cósmica. Captemos flujos de verde jardín del centro de 
la Tierra y los absorbemos por medio de la planta de 
los pies hacia la pelvis. Simultáneamente, captamos el 
flujo verde-manzana de la fuente cósmica, por 
intermedio de nuestro Yo Superior y lo atraemos hacia 



Manual del maestro 
 

 317

abajo, haciéndolo pasar por la parte superior de la 
cabeza, por todo el cuerpo hasta la pelvis. Los 
captamos de ambas direcciones en la inspiración. 
 
Retengamos la respiración un poco de tiempo, 
mientras visualizamos los dos matices de color que se 
mezclan dentro de la cintura pélvica. Y en la 
expiración, proyectamos la mezcla de color a través 
del cuerpo, hacia arriba y hacia fuera de la cabeza y lo 
volvemos a captar en la nueva inspiración. 
 
Retengamos la inspiración, mientras visualizamos los 
dos matices mezclándose dentro de la pelvis. Y en la 
expiración proyectamos la mezcla hacia arriba y hacia 
fuera por la parte frontal de la cabeza. Podemos 
hacerlo mientras nos sintamos cómodos. Luego 
entraremos en un estado alterado de consciencia. 
 
Posiblemente deseemos hacerlo mezclando otros 
colores. Podemos intentarlo con el color cobre, 
viniendo desde el centro de la Tierra, y el color 
turquesa, de la fuente cósmica. También podemos 
utilizar el color verde claro con el azul celeste. 
 
 



Manual del maestro 
 

 318



Manual del maestro 
 

 319

 
VISUALIZACIONES Y AFIRMACIONES 
 
El Tubo de Luz y la visualización de la llama violeta 
son técnicas de protección que deben ser la primera 
cosa que practiquemos por la mañana y la última antes 
de disponernos a dormir en la noche. 
 
Estas otras visualizaciones pueden ser practicadas a 
cualquier hora. Siempre es mejor establecer un tiempo 
y duración definidos. 
 
1º.- Visualizamos un techo y un revestimiento claro 
semejante al cristal sobre el cuerpo. 
 
2º.- Invocamos el poder del rayo azul para crear una 
espada electrónica de color azul. Tomamos la espada 
en la mano y la giramos vertiginosamente en 
movimientos cruzados, con la intención de liberarnos 
de líneas de fuerza que nos sean enviadas o que hemos 
enviados, que nos pueden mantener presos y 
limitados. 
 
3º.- Invocamos una cruz de fuego blanco y la 
visualizamos frente a nosotros. Podemos intensificar 
la protección extendiendo la visualización, de modo 
que incluyamos una cruz en la espalda, en ambos 
costados, encima y debajo de nosotros, con un total de 
seis. Serán cruces de llamas azules suministrando una 
protección todavía mayor. 
 



Manual del maestro 
 

 320

4º.- Nos visualizamos dentro de una estrella dorada de 
nueve puntas, en el interior de una cruz de fuego 
blanco. 
 
5º.- Imaginamos un revestimiento de sustancia dorada 
sobre nuestro plexo solar y un disco giratorio de Luz 
en la espalda. 
 
6º.- Rodeamos el área del diafragma con una faja de 
llama azul. Sería bueno hacerlo también alrededor de 
la garganta. 
 
7º.- Nos vemos dentro de una perla efervescente de 
luz en llamas. 
 
8º.- Invocamos la estrella de la pureza, para que 
descienda hasta la estructura de nuestro cerebro. 
Entonces vemos sus rayos saliendo de nuestra cabeza 
como un Sol; hagamos lo mismo con la zona del 
pecho. Tal vez queramos encerrar eso dentro de un 
óvalo de Luz, fuera del Tubo de Luz. 
 
9º.- Imaginemos una esfera de luz azul plateada dentro 
de la garganta. 
 
10º.- Ahora nos imaginamos dentro de una columna 
de Luz violeta, blanca, azul…..Proyectemos esa luz en 
todas direcciones, comenzando por nuestro ambiente 
más próximo y la extendemos más allá de nuestra 
ciudad, del país, de la Tierra. 
 



Manual del maestro 
 

 321

11º.- Invocamos la llama dorada y la vemos descender 
por el cráneo como una gran espiral de líquido 
dorado, descendiendo hacia el centro del cuerpo y 
hasta el centro de la Tierra. Hagamos una pausa para 
dejarla fluir por cada nervio y célula de nuestro 
organismo. Protejamos especialmente nuestros pies y 
permitamos fluir a la corriente dorada para todos los 
lugares a donde fuere. 
 
12º.- Hagamos una petición para la disolución de 
todos nuestros registros etéricos de nuestro cuerpo, 
mente y emociones, en nuestro ambiente, relaciones y 
actividades. 
 
13º.- Envolvamos a nuestra casa, el automóvil, el lugar 
de trabajo, con un anillo protector de llama azul o con 
cruces de llama azul. 
 
 
Afirmaciones 
 
YO SOY un ser de llamas blancas, proveniente del Sol 
Central, viviendo dentro de este cuerpo de materia y 
expresándose como perfección por medio de cada 
célula. YO SOY la presencia de mi Yo Superior 
manifestando perfecta salud, juventud y belleza, 
perfecta inteligencia, equilibrio y paz. 
 
YO SOY la inteligencia que conoce todo lo que 
precisa conocer. Veo a través de todo lo que no es de 
la Luz. 



Manual del maestro 
 

 322

 
Amado Yo Divino que YO SOY, y todos los grandes 
Seres de Luz y Amor. Protegedme de todo lo que no 
es de la Luz especialmente: todos los accidentes, 
envidias, injusticias, impurezas, odios, murmuraciones 
y cualquier otra cosa que consideres necesaria. 
 
YO SOY la presencia de mi Yo Divino en el perfecto 
control sobre mi mente, sentimientos, mi cuerpo, mis 
asuntos, mis negocios y mis relaciones. 
 
YO SOY dentro de la Luz del Fuego Sagrado de la 
Divinidad, que es eterna seguridad. 
 
Amado Yo Superior que YO SOY, ayudadme cuando 
deje mi cuerpo durante el sueño de esta noche. Tomad 
mi cuerpo y mi mente con descanso y paz, con pureza 
y comprensión y con todo lo que precise para realizar 
mi trabajo del día siguiente con éxito y armonía. 
 
Haz que traiga de vuelta a mi consciencia despierta la 
memoria de mi estado fuera del cuerpo, para que 
pueda utilizarla en mis actividades cotidianas. 
 



Manual del maestro 
 

 323

 
Visualizaciones para emergencias 
 
Después de establecer el circuito mágico, visualizamos 
rayos azules en forma de iluminación azul, 
colisionando con todas las formas, sentimientos y 
pensamientos que sean negativos o destructivos, 
nuestros o de los otros. Nos envolvemos con un 
revestimiento electrónico y hacemos nuestra petición 
para que la fuerza Divina, por medio de nuestro Yo 
Superior, sea el guía. 
 
Ahora nos imaginamos recibiendo luz y más luz de 
nuestro Yo Superior. 
 
Visualizamos a alguien con quien podemos estar 
teniendo dificultades. Pidamos permiso para dialogar 
con el Yo Superior de ese individuo. Hablemos desde 
la perspectiva del sentimiento de nuestro Yo Superior, 
para el de él. Pidamos que ayude a establecer la 
armonía que buscamos o el mensaje que deseamos 
transmitir. Confiemos en que eso se hará. 
 
Esto es siempre más poderoso cuando utilizamos la 
palabra hablada, juntamente con las visualizaciones. 
En nuestra privacidad, hemos de crear nuestras 
propias afirmaciones. 



Manual del maestro 
 

 324



Manual del maestro 
 

 325

PROCEDIMIENTOS PARA LA MEDITACIÓN 
 
El material que sigue incluye los ingredientes básicos 
utilizados para inducir la frecuencia acelerada de 
vibraciones necesarias a toda obra mágica, sea en lo 
que se refiere a la propia Magia Interna, sea en la 
influencia en el mundo. Son introducidos aquí, en este 
estadio, para que podamos experimentarlos y explotar 
las posibilidades por nosotros mismos. 
 
Antes de cualquier práctica, hemos de reconocer 
nuestra divinidad. Hemos de vernos como un Ser de 
Luz dentro de la materia. Reconozcamos nuestro lugar 
en el Universo, nuestra gratitud a la Vida, nuestra 
belleza y magnificencia. Reconozcamos el apoyo que 
la existencia, por medio de muchas formas de vida, 
nos está dando. 
 
Seguidamente, están las sugestiones sobre las maneras 
por las cuales podemos iniciar nuestras prácticas, 
siempre incluyendo a nuestro cuerpo físico, todos 
nuestros sentidos y la existencia de un Universo de 
Seres de Luz. En ese punto, podemos decir una 
oración. 
 
La invocación real que marca el inicio de toda práctica 
mágica, se hace después de haber generado el 
momentum de estas energías propias en el nivel de los 
chacras inferiores. A medida que aumenta nuestra 
capacidad de hacer la petición de nuestras propias 



Manual del maestro 
 

 326

energías, posiblemente deseemos comenzar 
directamente con la invocación. 
 
Si estuviéramos particularmente tensos o sintiésemos 
que el cuerpo necesita libertad de movimientos, 
dancemos por algunos momentos o estiremos el 
cuerpo de la manera que mejor nos convenga. No 
solamente ejercitaremos la libertad de movimiento 
corporal, sino que también generamos energía vital, 
que puede ser transferida para niveles más sutiles de la 
meditación. Siempre es mejor llevar la energía fuera 
del nivel físico. Cuando sintamos que la energía 
atraviesa nuestro cuerpo, es hora de sentarse con 
calma y transferirla a otros niveles. 
 
En este punto tal vez queramos energetizar el cuerpo 
etérico, imaginando que se está moviendo y agitando, 
mientras levantamos los brazos o nos movemos en 
sentido ondulatorio. Podemos crear nuestras propias 
variaciones. Lo importante es notar la diferencia entre 
la sensación del movimiento físico y el movimiento 
etérico. 
 
Por ejemplo: si en ese momento, estamos sentados, 
podemos imaginarnos de pie ante nosotros mismos. 
Nos vemos girando, mirando para el aposento donde 
nos encontramos. Retornamos a nuestro cuerpo físico 
y lo intentamos de nuevo. Observemos los cambios. 
Tal vez escuchemos algún zumbido en los oídos, una 
sensación elevada de la visión o mayor sensibilidad. 
 



Manual del maestro 
 

 327

Vamos a imaginarnos creciendo, siendo más altos, 
girando…. 
 
También podemos utilizar el sonido. Experimentemos 
el murmullo. Observemos su efecto en el cuerpo 
físico. Escuchemos el sonido dentro del cuerpo y 
sintamos cómo resuena. Dejemos que todo el 
conjunto de células vibren con el murmullo. Estamos 
activando todos nuestros cuerpos al mismo tiempo, 
por medio de las frecuencias sonoras. 
Experimentemos con distintos tonos y observemos 
los efectos. 
 
Podemos usar también el color. Utilicemos tonos 
pasteles. Vamos a respirarlos, atrayéndolos desde los 
pies hacia la cabeza, por todo el cuerpo. Los vamos a 
respirar en los chacras. Una de nuestras prácticas 
favoritas es visualizar un flujo de luz dorada 
inundándonos, con una sensación que parece volatiza 
el cuerpo. Si se dirige desde arriba hacia abajo, desde la 
parte superior de la cabeza hasta los dedos de los pies, 
el efecto es curativo, calmante y suavizante. 
 
Se usa el color, particularmente los tonos fríos, para 
calmar y suavizar y los tonos calientes, para reactivar y 
regenerar. Podemos localizar el color en forma de 
esferas de luz. Imaginemos tomando en las manos un 
globo de un brillante azul vibrante. O un sol de fuego 
dorado suave. Vamos a sentirlo, olerlo, escucharlo… 
 



Manual del maestro 
 

 328

Combinemos el color con el sonido, la respiración o 
con el movimiento. Podemos imaginarnos girando, 
balanceándonos, bajo una catarata de luz de color. 
 
 
 
 
Afirmaciones 
 
Estas tienen el poder de calmar la mente, mientras 
establecemos un diálogo con ella. Es una manera de 
engañar conscientemente a la mente alborotada, 
dándole alguna cosa que hacer. También fuerza al 
inconsciente, implantando pensamientos y frases, para 
que nos dé una respuesta o cualquier información 
cuando menos la esperemos, como se suele hacer en 
los anuncios publicitarios. 
 
Como ha sido explicado anteriormente, el 
pensamiento es uno de los poderes básicos del 
hombre. 
 
Lo que quiera que hagamos o digamos, vamos a 
hacerlo lo más real posible. Ejercitemos nuestra 
creatividad. Sepamos que estamos creando algo en 
pensamiento y que lo estamos animando con el 
sentimiento. ¡Estamos creando! 
 
En este punto sabremos que hemos hecho lo máximo 
que podemos para crear energías propias en el nivel de 
los cuatro primeros cuerpos. Estamos preparados para 



Manual del maestro 
 

 329

asociarnos al Yo Superior, a los Seres de Luz y a la 
fuerza Divina. 
 
 
 
Invocaciones 
 
Físicamente, levantemos los brazos. Abramos el 
corazón a nuestro sentimiento por la majestad de la 
Creación. Dejemos nuestra mente, el cuerpo y los 
sentimientos para que asciendan y suban hacia el 
manantial de toda Vida. 
 
Ahora, juntemos a eso nuestras palabras. 
Comencemos con el reconocimiento de nuestro Yo 
Superior individual, en reverencia y gratitud. 
Invoquemos a los Grandes Seres de Luz y del Gran 
Sol Central, a las Fuerzas Curativas, a los arcángeles, 
ángeles y Seres de Luz del Sistema Solar. Invoquemos 
el reconocimiento y la gratitud por todo. Solicitemos 
la asociación con lo que es nuestro y traigamos esta 
realización hacia abajo, junto con nosotros. 
 
Afirmemos la Luz. Seamos Luz. Estemos en nuestro 
cuerpo físico y en nuestro Yo Superior en el nivel del 
Yo Divino. Sintamos energéticamente la conexión y, 
en cuanto la sintamos, sepamos que estamos creando 
el circuito mágico por medio de todo lo que es 
posible, 
 



Manual del maestro 
 

 330

En cuanto pedimos a las dimensiones superiores, 
sintamos la respuesta energética descendiendo. 
Seamos aquí y allá.  
 
 
 
 
Peticiones  
 
Con la autoridad de nuestro Yo Superior y por medio 
del poder que mantenemos en el nivel de la materia en 
virtud de nuestra encarnación, hagamos nuestras 
afirmaciones o pedidos específicos. Esto puede ser 
para la curación de uno mismo o de otros. Puede ser 
dirigida al bienestar de cualquier individuo, al país o al 
planeta. Puede ser tan específica como sea necesaria. 
No tengamos temor de pedir para nosotros mismos. 
Nos hemos de visualizar en un ambiente de perfecta 
armonía, unido con todo lo que es positivo, sin 
ataduras. Vitalizamos a otras personas de igual 
manera. 
 
Pidamos siempre la realización de los designios 
divinos, particularmente si estamos pidiendo para otra 
persona. Nunca sabemos la motivación o causa en que 
está envuelta aquella situación o condición. Todo lo 
que podemos hacer es pedir para que la Luz alcance a 
aquella persona y la ayude de la mejor manera posible. 
Si las cosas no sucedieran de la manera que pensamos 
deberían, sepamos que estamos imponiendo nuestra 
voluntad personal. Afirmemos y confiemos en la Luz 



Manual del maestro 
 

 331

y no hemos de preocuparnos si estamos en lo cierto o 
nos equivocamos. De cualquier modo mantengamos la 
imagen. 
 
Imaginemos que nuestra proyección se manifiesta; 
imaginemos aquella situación aclararse y ser curada. 
Afirmemos con fuerza total. Y, si es posible, en voz 
alta. Entonces la visualizamos ya manifestada. 
 
Durante esta fase, podemos visualizar un rayo de Luz 
emanando de nuestro Yo Superior y manifestándose. 
Sepamos que en nuestra afirmación y mantenimiento 
de la imagen, estamos drenando de la Fuente. Nos 
imaginamos como un instrumento de aquella Fuente. 
Nos ponemos ahora en acción. 
 
Si necesitamos intensificar la impresión de aquello que 
queremos se manifieste, podemos escribirlo, diseñarlo, 
encontrar imágenes de todo lo que da apoyo a nuestra 
petición. Nuevamente usemos nuestros sentidos y los 
rodeamos de belleza en cada nivel. 



Manual del maestro 
 

 332

Bendición 
 
Reconociendo la manifestación de nuestro pedido, 
demos las gracias por haber sido atendidos. Y lo 
sellamos como se ha dicho en páginas anteriores. 
 
Sepamos que ya está hecho y no insistamos en ello. Si 
deseamos continuar trabajando aquella condición o 
situación, establezcamos una práctica rítmica, 
repitiendo el procedimiento regularmente, en cada 
momento libre y cada vez con todos nuestros 
sentidos, con todo el poder de nuestro agradecimiento 
y reconocimiento a la Luz. 
 
Que así sea. Hecho está. Amén. 
 
 



Manual del maestro 
 

 333

 
EJEMPLO DE MEDITACIÓN UTILIZANDO 
EL COLOR 
 
Para activar los chacras superiores, curar y 
despertar los sentidos inferiores 
 
Después de un procedimiento de preparación 
adecuado, nos acostamos sobre el suelo o sobre una 
alfombra. Respiramos hondo y profundamente por el 
tiempo que se estime necesario para relajar el cuerpo 
físico y perder la sensación de tensión interna. 
 
Reconozcamos a nuestro Yo Superior. 
 
Sintamos como si el cuerpo se fundiera con el suelo o 
con la alfombra. Sintamos nuestro peso y el suelo 
soportándolo. Imaginemos que estamos preparados 
para dormir y de ese modo terminamos las actividades 
del día. Liberemos la presión de la mente. 
 
Sintamos la energía fluyendo a través del interior del 
cuerpo y después por fuera. 
 
Captando el poder de la Luz, como un Yo Divino 
individualizado, imaginemos un foco de luz en el 
centro del pecho, dentro del chacra del corazón. 
 
Convirtamos esta luz  en un verde-manzana brillante y 
la sintámosla crecer hasta alcanzar el tamaño de un 
pequeño sol (unos 8 centímetros de diámetro). 



Manual del maestro 
 

 334

 
Sintamos las pulsaciones de ese sol verde manzana 
brillante dentro del pecho, emitiendo radiaciones 
ondulantes de color verde-manzana a nuestro 
alrededor. 
 
Ahora sentimos este sol disolviéndose en vapor y 
lenta, lentamente, elevándose dentro de nuestro 
cuerpo, pasando por la garganta y la cabeza, 
juntándose en la coronilla hasta unos 3 centímetros 
por encima y formando una nube de radiación de 
color verde-manzana. 
 
Mantengamos esa nube por algunos momentos y 
entonces sintamos cómo se va dispersando hacia abajo 
y a nuestro alrededor, descendiendo hasta los pies, 
envolviéndonos en una nube de radiación vaporosa 
verde-manzana. 
 
Dejemos que el cuerpo físico absorba esa luz verde-
manzana. La sentimos penetrando en nuestras células, 
hasta la médula de los huesos y se disuelve totalmente 
en nuestro interior. 
 
Siguiendo el mismo procedimiento aplicado para la luz 
verde-manzana en la Divina Presencia que somos, 
visualizamos una fuente de azul eléctrico brillante y 
vemos una luz del mismo color emergiendo del centro 
de nuestra garganta. La dejamos crecer hasta alcanzar 
el tamaño de un pequeño sol. 
 



Manual del maestro 
 

 335

Sintamos las órbitas concéntricas que emanan de ese 
azul brillante que irradia luz en todas direcciones. 
Escuchemos su vibración sonora. 
 
Ahora sentimos que esta esfera de color azul brillante 
se va disolviendo en una mezcla de azul de varios 
tonos y, suavemente, se eleva hacia nuestra cabeza y 
saliendo de ella se materializa en una nube de un vivo 
color azul, exactamente encima de nosotros. 
 
Mantengamos la nube en ese lugar durante algunos 
minutos y veamos cómo se esparce sobre, debajo y 
alrededor de nuestro cuerpo, envolviéndonos en un 
manto de fuerte coloración azul eléctrico. 
 
Visualizamos que somos penetrados por esa nube que 
se va disolviendo en nuestras células, en la sangre y en 
la médula de los huesos. 
 
Finalmente sentimos una esfera de un blanco 
luminoso, casi cegador, como la nieve. La sentimos en 
el interior de la cabeza, en la frente, llenado todo el 
hueco interior de la cabeza. Sentimos que hay un sol 
blanco brillante llenando todo el cerebro y sentimos 
sus emanaciones fluyendo en todas direcciones. 
Notamos sus pulsaciones y el sonido que produce. 
 
Suavemente, observamos el proceso de disolución, a 
medida que este sol blanco puro se derrite y evapora, 
elevándose para formar una nube sobre la cabeza. 
 



Manual del maestro 
 

 336

Mantengamos la imagen de esa nube por unos 
momentos y, entonces, sintamos la nube 
esparciéndose sobre, debajo y alrededor de nuestro 
cuerpo, emblanqueciéndolo, envolviéndonos y 
sustentándolo dentro de un vapor de la más pura 
radiación blanca. 
 
Suavemente, sentimos nuestro cuerpo absorbiendo esa 
radiación blanca, mientras cada célula la recoge, siendo 
alimentada, curada, elevada y purificada, hasta que 
toda la blancura se disuelve completamente en nuestro 
cuerpo…..hasta la médula de los huesos. 
 
Y ahora tomemos consciencia de los que somos. En 
esa paz, sepamos que YO SOY. 
 
Permanezcamos en ese estado todo el tiempo posible. 
En nuestro retorno, retengamos mentalmente el 
registro de lo que hemos experimentado o visualizado, 
sensorial y energéticamente. 
 
Definamos el espacio que nuestro cuerpo ocupa y 
volvemos a la sensación de tener peso, energía y 
sensación de temperatura corporal, etc. 
 
Una de las mejores maneras de retornar después de 
una meditación es respirar con el abdomen y volver la 
consciencia al chacra raíz, a las piernas, mover y 
apretar manos y pies. Así nos reajustamos dándonos 
un tiempo. 
 



Manual del maestro 
 

 337

Podemos escuchar una música suave y alegre sintiendo 
lo maravillosa que es la vida y nuestra gratitud por 
estar aquí y en cualquier lugar. 
 
 
 
 
REALIDAD DE LOS NIVELES 
 
El rayo de luz. 
 
Este rayo es la línea de fuerza que nuestro Yo, como 
espíritu, ha utilizado para proyectarse en la tercera 
dimensión. Es el eje central alrededor del cual la 
sustancia de nuestros cuerpos fue tejida. 
 
Las fuerzas elementales construyen alrededor de las 
líneas de fuerza, tanto los átomos de nuestros cuerpos 
como aquellos de cualquier otra cosa en creación. La 
sustancia es tejida primero en un giro vertical-
horizontal y, después, en un giro vertical-vertical. La 
tela de esos giros crea los átomos y la sustancia que 
nos rodea. 
 
De manera bien real, somos como átomos en un 
cuerpo mayor que cualquier universo que podamos 
concebir. El rayo de luz, afirmado en el corazón, es la 
línea vital central y la principal ligazón con el Yo de la 
persona, así como una entidad inter-dimensional 
compuesta de muchos aspectos, cuerpos y 
consciencias. 



Manual del maestro 
 

 338

 
Invocación. 
 
Nos sentamos confortablemente y cerramos los ojos. 
Nos dejamos reposar en profunda relajación. Usamos 
el mismo procedimiento que en las prácticas 
meditativas anteriores. 
 
Pedimos ayuda, orientación e iluminación a la 
Fraternidad de la Luz. Pedimos a nuestros Hermanos 
y Hermanas de la Luz, a nuestro Yo Superior y a 
nuestros ángeles amigos, para que nos conduzcan. 
 
Les invocamos para que podamos trabajar en 
asociación, en armoniosa cooperación, para la 
iluminación de todos. Buscamos encontrar la Luz y 
conocer al Creador en los niveles más elevados de la 
Verdad y del Amor, en profunda integración. 
 
Nos visualizamos como un Yo Superior 
individualizado. Visualizamos una centella divina en 
nuestro corazón físico. Contemplamos el rayo de Luz 
que une nuestro Yo Superior con nuestro ego físico. 
Nos colocamos en el interior de un tubo protector de 
Fuerza Electrónica. 
 
Encendemos una llama violeta en nuestro corazón. 
Con el más profundo amor y un sentimiento de 
gratitud para con esta Luz, alcanzando con todo el 
amor de nuestros corazones los dominios superiores. 
 



Manual del maestro 
 

 339

Meditación. 
 
“Amado Yo Divino que YO SOY: busco conocerte. ¿Quién 
soy yo?” 
 
Miremos a nuestro alrededor. ¿Dónde estamos? 
¿Quiénes somos? Dejemos que el nombre y el sonido 
de nuestro Yo Superior nos sean revelados. 
 
Subamos un poco más, ascendiendo por la llama de 
amor en nuestro corazón, que nos hace subir aun más. 
 
Proyectémonos más allá, hacia la fuente de toda vida, 
subiendo cada vez más. 
 
Tomemos una altura de unos nueve metros por 
encima de nuestras cabezas que, en consciencia, es 
mucho más lejos, lo más lejano de nuestro planeta. 
 
“Amado Yo Divino que YO SOY, revélate a cada uno de 
nosotros”. 
 
Subamos hasta lo más alto que podamos y sepamos, 
que YO SOY. 
 
Notemos la atmósfera a nuestro alrededor, donde 
quiera podamos estar. 
 
Observemos los cuerpos, las estructuras o formas de 
vida y colores. 
 



Manual del maestro 
 

 340

Observemos nuestra propia existencia en esos niveles. 
 
Ahora, en el nivel de vida más elevado que nos sea 
accesible en este momento, imaginemos un foco de 
luz, que es la presencia individualizada de nuestro Yo 
Divino. 
 
Nos incorporamos a esa presencia luminosa que YO 
SOY, el YO en cada uno de nosotros. 
 
Sintamos el conocimiento de sí mismo. 
 
En cuanto miramos hacia abajo, para todos los egos 
que también somos, hagamos una pausa en el nivel del 
séptimo plano, donde reside nuestro Yo Superior. 
 
Desde allí nos proyectamos más abajo, para el ego 
tridimensional. Contemplamos nuestro cuerpo físico y 
le enviamos nuestro amor. Lo envolvemos con la 
llama de nuestro corazón. 
 
Traigamos hacia abajo la claridad y la inteligencia del 
séptimo plano, transportando con nosotros todas las 
partes de nuestro Yo Superior que está arriba, para 
nuestro cuerpo físico. Traigamos aquellas consciencias 
para nuestro cuerpo y experimentemos el sentimiento 
de plenitud. 
 
Abrimos los ojos por un momento y observamos 
cómo somos, nos vemos y percibimos las cosas con 
nuestros sentidos. Dejemos que todas las partes de 



Manual del maestro 
 

 341

nuestro Yo vean a través de nuestros ojos. Sólo por un 
momento. Luego, volvamos a cerrar los ojos. 
 
Retornemos hacia arriba. Hagamos de nuevo todo el 
camino, pero más lejos, hasta las fronteras de nuestro 
Ser. 
 
Esperemos unos momentos, dentro de los campos 
electrónicos de la Fuente de Vida. 
 
Descendamos nuevamente. Sólo entonces dejamos los 
diferentes cuerpos de energía en los niveles 
correspondientes, tras de nosotros. 
 
Nos separamos de cada uno de ellos, a medida que 
retornamos lentamente dejando atrás cada uno de los 
revestimientos. 
 
Traigamos de vuelta solamente nuestro ego 
tridimensional. 
 
Abrimos de nuevo los ojos y damos una mirada 
rápidamente a nuestro alrededor. Volvamos a cerrar 
los ojos. 
 
Invitemos a nuestro Yo Superior para unirse a 
nosotros por medio de nuestro rayo de luz, de modo 
que podamos estar asociados con él. 
 
Nos proyectamos al séptimo plano. Simultáneamente, 
nos vamos a sentir aquí y allá, en el nivel de la tercera 



Manual del maestro 
 

 342

dimensión. Nos unimos a ese sentimiento, por medio 
del rayo de luz anclado en nuestro corazón físico. 
 
“YO SOY AQUÍ Y YO SOY ALLÁ. YO SOY LA 
PRESENCIA CONSCIENTE EN CUALQUIER 
LUGAR”. 
 
Restablecemos el circuito energético entre los planos. 
 
Nos proyectamos hacia nuestro físico, en la tercera 
dimensión, estando en la condición favorable del 
séptimo plano. 
 
Estemos en ambas dimensiones simultáneamente. 
 
Y, suavemente, muy suavemente, retornemos a 
nuestra realidad física. 
 
 
 
MEDITACIÓN PARA EVALUAR 
 
El circuito mágico es la conexión energética con el Yo 
Superior y el Yo cósmico. Es una conexión con la 
Fuente, no sólo de nuestra vida y nuestro mundo, sino 
con Todo Lo Que Es. Al comprenderlo alcanzaremos 
la maestría espiritual; una maestría que se refleja en la 
verdadera cualidad de nuestra vida, en nuestro cuerpo, 
nuestro ambiente y relaciones. Este circuito energético 
básico une sus delicados receptores o nuestros 
sentidos internos y externos a la Tierra y a los cielos, 



Manual del maestro 
 

 343

de los cuales formamos parte. Nos unimos al punto de 
origen de todo poder, energía y luz, nuestro Yo 
Superior y la Fuente Divina. 
 
Como seres humanos participamos de la Divinidad o 
inteligencia pura, a la cual llamamos Luz y a la materia 
que llamamos Tierra. Nuestras partes físicas, 
emocionales y mentales están constituidas de la 
sustancia terrestre. En la plenitud de nuestra 
materialidad, nos ligamos a Dios de una manera que es 
profundamente transformadora. 
 
Dejemos completamente nuestra consciencia en el 
cuerpo. Sintamos cada una de las partes y todo 
nuestro interior. Sintamos desde la perspectiva 
interior. Primero tengamos consciencia de cada parte y 
después de todo el cuerpo como una unidad. Sintamos 
el peso y su fluidez, su calor y el espacio que 
ocupamos. 
 
Comprobemos que estamos mentalmente en el centro 
del cuerpo y no en otro lado. Las ropas han de estar 
flojas. Tengamos la sensación del espacio a nuestro 
alrededor. 
 
Proyectemos la mente hacia el espacio y 
experimentemos la conexión con una dimensión 
superior. Notemos nuestro espíritu alcanzando el 
Infinito. Experimentemos el deseo y la alegría que 
llegan con eso. Estamos tanto en la Tierra como en el 



Manual del maestro 
 

 344

cielo. Somos un pasaje, un canal, y el circuito está en 
nuestro interior. 
 
Percibiendo la presencia de la tierra debajo de 
nosotros, sintamos la presencia de nuestro Yo 
asociado con ella. Cerremos los ojos y sintamos 
nuestro cuerpo perfectamente ajustado, relajado y 
abierto. Tomemos consciencia de nuestra respiración. 
Observamos la suavidad de nuestra respiración dentro 
del cuerpo, que es vida dentro de nosotros. Pensemos 
en el milagro de la respiración, que no solamente es 
oxígeno, sino Luz, fuerza vital. Hay una combustión 
sutil cada vez que respiramos y se renuevan las células 
de nuestro cuerpo. 
 
Salgamos del confinamiento de nuestro cuerpo físico. 
Permita que pueda quedar acostado y repose 
profundamente. Abandonemos la mente. Como si no 
hubiese nada qué hacer. Ningún lugar a dónde ir. De 
ese modo, transferimos el foco de los aspectos 
materiales para otros más sutiles pero más intensos, de 
vida dentro y fuera de nosotros. 
 
En el interior de cada uno y en todas las células o 
átomos de nuestro cuerpo hay un punto de luz. Esa 
sustancia-Luz es la semilla de la sustancia física. La 
sustancia de nuestro cuerpo está formada a partir de 
ese modelo de luz. Y esa sustancia primordial es la 
misma que la del planeta. Todo lo que existe como 
materia, existe primero como Luz. Y la Luz contiene y 
retiene el patrón de la perfección. 



Manual del maestro 
 

 345

 
Dentro de nuestro cuerpo de materia, tal como lo 
vemos ahora, hay millones de puntos de luz, que 
comprenden nuestro Cuerpo de Luz, su copia original 
y, ese cuerpo, esa sustancia, es absolutamente perfecta. 
 
La mente tiene el poder de aumentar lo que quiera que 
focalice. Usemos ese poder para expandir los puntos 
de luz del centro de cada célula y, mientras lo 
hacemos, sepamos que en cuanto la Luz se expande, 
quema lo que quiera sea imperfecto a su alrededor. 
Así, ella cura, transmuta, eleva el nivel de vibración de 
su propio vehículo, su cuerpo y todo lo que en él 
existe, mente y sentimientos. 
 
Con el poder de nuestra mente, visualizamos esos 
puntos de luz. Sintámoslos. Usemos el poder de 
nuestro propio sentimiento, ese aspecto positivo de 
nuestras emociones, para estimular la vida y la alegría 
de vivir en cada uno y en todos los átomos del cuerpo. 
Visualizamos y sentimos millones de pequeñas 
partículas de luz incandescentes intensificándose, todo 
lo más que podamos imaginar. Como si estuviésemos 
eléctricamente cargados, lo que de hecho es así. 
 
Nos identificamos con la Luz y su perfección. 
Dejemos ese reflector volver a crear nuestro cuerpo, 
nuestra mente y sus emociones, en pureza y amor. 
 
 
 



Manual del maestro 
 

 346

Continuación 
 
Sintamos los puntos de luz en los pies y veámoslos 
más brillantes. Sentimos los pies vivos, con una 
energía hormigueante en los puntos de luz 
intensificados por el brillo. 
 
Extendamos la sensación hacia los tobillos y las 
piernas, las rodillas, la parte interior de las piernas. 
 
Usemos el poder de nuestra atención, con 
visualizaciones y sentimientos, trayendo la consciencia 
para el interior de los muslos y hacia la región pélvica, 
sintiendo corrientes sutiles fluyendo, incandescentes. 
Como si ahora tuviésemos las piernas hechas de luz 
brillante. Y sentimos esa luz ascendiendo por los 
órganos de nuestro pecho y el vientre. 
 
Ahora la Luz consume toda densidad, volviendo la 
materia del cuerpo incandescente con la sustancia de la 
Luz. 
 
Subimos más, abarcando toda la región del estómago, 
las costillas y todo el tronco, el pecho hasta los 
pulmones y el corazón, hasta los hombros, sintiendo y 
respirando Luz. 
 
Después de los hombros se extiende por los brazos y 
nuestras manos se vuelven brillantes, luminosas. ¡Son 
brazos y manos de Luz! 
 



Manual del maestro 
 

 347

Ahora llevamos la luminosidad hacia el cuello, toda la 
base del cráneo. Sentimos la luz explosionando en 
sonidos cristalinos en la base del cráneo. El sonido de 
la Luz….oro cristalino…que es el color de estos 
puntos de luz. Sintiéndonos como oro hecho cristal. 
 
Vemos estos puntos de luz dentro del cerebro, 
iluminándolo. Vemos la materia gris del cerebro 
volverse de color dorado, elevando su vibración, 
preparado para recibir impresiones cada vez más 
refinadas y sutiles. 
 
Expandimos los puntos de luz para hacer a nuestra 
piel incandescente, el cráneo, los ojos, la nariz….todo 
el cuerpo desde la cabeza a los pies, es un foco 
incandescente de Luz. Y como esta Luz es como una 
llama, nos sentimos quemándonos, consumiendo todo 
lo que no es perfección en nuestro interior. 
 
En cuanto los elementos más densos y pesados del 
cuerpo parecen caer como cenizas en el suelo, todas 
las enfermedades, dolores, las limitaciones, las señales 
de vejez, el exceso de peso, las tensiones, parecen 
apartarse. Una vez más tenemos fe en nuestro cuerpo 
de Luz y en todos sus poderes. 
 
Nos sentimos en ese cuerpo de Luz dentro de la 
materia y notemos cómo se ha intensificado su 
vibración. Estamos dentro de un cuerpo que es capaz 
de ajustarse a los canales cósmicos, un instrumento 
completamente bello y maravilloso. 



Manual del maestro 
 

 348

 
Ahora unimos ese cuerpo de Luz al cuerpo del 
planeta. Sentimos las líneas de fuerza directamente 
atravesando la tierra, las piedras, el agua, los minerales, 
los gases y fuego de la tierra, alcanzando el núcleo 
metálico y cristalino del centro de la Tierra, hecho de 
luz radiante dorada-cristalina, exactamente como está 
nuestro cuerpo ahora. 
 
Enviemos amor a esa esfera inteligente, este ser, este 
planeta, por alojarnos. Sintamos la solidez, la 
sensación de forma que nos ha sido prestada por esta 
Gran Madre. Es en ésta solidez que podemos ocupar 
nuestra divinidad, nuestra espiritualidad y el Yo 
cósmico. Nos afirmamos en las raíces más profundas 
del planeta y dejemos ahora que las ramas se extiendan 
hacia los cielos. 
 
Ahora podemos unirnos con aquella otra dimensión 
de nuestro Ser, la dimensión de la pura inteligencia, del 
espacio cósmico, en nuestro cuerpo de Luz. 
 
Que podamos crecer y multiplicar la gloria de la Luz 
en la materia. 
 



Manual del maestro 
 

 349

 
LA ESPIRAL 
 
Esta meditación abarca el uso de música y 
visualización. Nos transporta por el espacio inter-
dimensional hasta el espacio cósmico y la realidad 
espiritual. Para ello se necesita una pareja o un C.D. o 
cinta para radio-cassette, así como de un cronómetro 
o un despertador. 
 
Elegimos una música que nos haga transportar por el 
espacio. Puede ser hasta una pieza musical repetitiva y 
con resonancia electrónica, lenta y profunda. Una de 
las músicas preferidas por mí es Los planetas, así como 
Sonata nº 23, de Beethoven. Hay otras que pueden ser 
mejores para cada uno. 
 
Sigamos los estadios preparatorios iniciales, que 
generan las energías que necesitamos para movilizar 
nuestros cuerpos superiores. 
 
Cuando estemos preparados, nos acostamos con los 
brazos y piernas abiertos sobre una colchoneta o una 
alfombra, en el suelo. Aumentamos el volumen de la 
música lo suficiente para que nos envuelva. 
 
Comenzamos a movilizar nuestras energías, por medio 
de nuestro poder del pensamiento, de manera espiral. 
El sentido anti-horario abre y el sentido horario cierra 
y nos hace volver a la tercera dimensión. 
 



Manual del maestro 
 

 350

Visualizamos un filamento de luz plateada, con la 
consistencia de un hilo de metal fino, flexible, pero no 
líquido. 
 
Localizamos nuestra energía vital en la zona del plexo 
solar. Es el centro que suministra energía básica para 
todas las funciones al nivel de materialidad. 
 
Ahora, a partir del plexo solar, visualizamos un 
filamento de luz plateada formando espirales, en el 
sentido anti-horario, hacia el chacra del corazón y 
continuando formando espirales hacia el chacra del 
bazo. 
 
Luego va hacia los chacras menores de los hombros, 
descendiendo a los chacras de las palmas de las manos. 
 
Subiendo hacia el chacra de la garganta y, nuevamente, 
descendiendo hacia el centro localizado detrás de las 
rodillas. Subiendo hacia el centro por detrás de la cara, 
en la base del cráneo y de nuevo descendiendo hasta 
los pies. 
 
Nos volvemos al Tercer Ojo, descendiendo hasta las 
plantas de los pies y subimos nuevamente hacia la 
parte superior de la cabeza. 
 
Volvemos a descender hasta los pies, volvemos hacia 
el cuero cabelludo, giramos alrededor de la cabeza y 
continuamos dando vueltas y más vueltas, siempre en 
torno a la cabeza. 



Manual del maestro 
 

 351

 
Dejemos que las espirales se vuelvan cada vez más 
amplias, cada vez mayores, más allá de nuestra casa, de 
nuestra ciudad, del país, del continente, del planeta. 
Aumentando…..aumentando…. 
 
Vayamos todo lo lejos que podamos, más allá de los 
límites de la mente….de nuestros estados comunes de 
consciencia. 
 
Retornamos después de un período de tiempo que 
hayamos marcado en el reloj o cuando la persona que 
nos acompaña nos traiga de vuelta. 
 
Traigamos la energía de regreso con nosotros, 
retornando paso a paso, vía espiral en el sentido 
horario, viniendo desde la periferia más lejana hasta 
nuestra aura. 
 
Desde lo alto de la cabeza, descendiendo hasta las 
plantas de los pies, desde el Tercer Ojo hasta los pies, 
desde la base del cráneo y la región de la cara hasta las 
rodillas, la garganta y las palmas de las manos. 
 
Hacia los hombros, el bazo y el corazón y de vuelta a 
lo hondo del plexo solar. 
 
Quedemos en calma. Sintamos cómo el Universo está 
dentro de nosotros. 
 



Manual del maestro 
 

 352

Comprobemos que estamos conscientes, de vuelta a la 
Tierra. Después de este ejercicio y todos los que 
hagamos para el espacio inter-dimensional, es bueno 
diseñar el espacio que nuestro cuerpo ocupa, tanto en 
amplitud como en profundidad, hasta tres veces. 
Sintamos el espacio dentro de nuestro cuerpo, así 
como nuestro peso. Comprobemos que nuestra 
energía está dentro de ese espacio, distribuida 
equitativamente por todo el cuerpo. 
 
 
OTRA  MEDITACIÓN DE LA LUZ 
 
Esta es otra de las prácticas de Luz. Es especialmente 
útil para unirnos al Yo Superior. Cuando la enseñanza 
estaba siendo transmitida a una persona, en las líneas 
brillantes, que decía que las prácticas eran usadas por 
antiguos Maestros, ella inicialmente sugirió el uso de la 
figura de uno de ellos como modelo de su Yo 
Superior. 
 
Si somos cristianos podemos colocar la imagen de 
Jesús, en el lugar de nuestro Yo Superior. Si estamos 
identificados con otro Maestro, usemos su imagen. 
Encuentro más eficaz invocar directamente al Yo 
Superior en el nivel de la séptima dimensión. 
 
Cualquiera sea el Maestro exterior que invoquemos, él 
solamente representará la Verdad, la Belleza y el Amor 
que nuestro Yo Divino está emanando por intermedio 
de nuestros propios pensamientos. 



Manual del maestro 
 

 353

 
El ejercicio se hará sentado. Quedando calmados y en 
silencio. 
 
El sonido mántrico será “I”, “Oh”, “Li hum” 
(pronunciando “ Li – hum”- Practiquemos varias 
veces y sintamos la fluidez del sonido. 
 
Practiquemos diciendo mentalmente, combinándolo 
con la respiración. En la inspiración digamos “I-Oh” y 
en la espiración “Li-hum”. 
 
Ahora visualizamos una corriente de luz cristalina de 
colores, con el color y la consistencia del agua clara, 
sólo que bajo la forma de luz. 
 
Visualizamos y sentimos esta corriente de luz cristalina 
entrando por el parietal izquierdo. Lo vemos y 
sentimos recorriendo el interior de la cabeza y la 
mente, limpiándola, clarificándola y refrescándola. 
 
Imaginamos el Yo Superior frente y encima de 
nosotros. 
 
Estamos iniciando la fusión de nuestra mente concreta 
con la mente abstracta de nuestro Yo Superior. Lo 
estamos haciendo uniendo nuestras mentes, utilizando 
el flujo de luz cristalina de color. 
 
A medida que ese flujo de luz entra por el parietal 
izquierdo y sale por el derecho, hace una curva en la 



Manual del maestro 
 

 354

frente y penetra en el parietal izquierdo de nuestro Yo 
Superior, sale y sube en espiral, en dirección al Yo 
Divino. 
 
Y estamos preparados para comenzar el ejercicio. 
 
Respiramos usando la luz cristalina  entrando en el 
parietal izquierdo mientras pronunciamos el sonido 
interno “I”-Al sonido interior “O”. Retenemos la 
respiración y la luz circula sobre el Yo Superior 
girando en su interior. Al expirar con el sonido interior 
“Li-hum”, la luz cristalina sube en espiral hacia el 
infinito. 
 
Repitamos este ejercicio cuando veces podamos 
desear. Y permanecemos en silencio e intimidad con 
nuestro Yo Superior, tanto tiempo como nos sea 
posible. 
 
 
 
 
MEDITACIÓN 
 
Abrimos nuestro corazón a las ansias interiores más 
profundas, a lo más elevado que exista dentro de 
nosotros. Busquemos el mayor Amor. Soplamos el 
fuego de ese Amor dentro de nuestro corazón, el 
Corazón del Fuego Sagrado. Vemos sus llamas como 
se elevan  y nos envuelve en alas de Luz. 
 



Manual del maestro 
 

 355

“AMADO YO DIVINO QUE YO SOY QUIERO 
CONOCERTE”. 
 
Dirigimos nuestros sentimientos hacia arriba y 
visualizamos un rayo de luz fijado en nuestro corazón. 
Lo seguimos hacia lo alto, a través de todas las 
dimensiones de la Existencia, hasta el décimo segundo 
plano. Sentimos la vibración de ese plano corriendo 
hacia abajo, por medio del rayo de luz para nuestro 
propio corazón físico, inundándonos con Su Amor, Su 
Luz, Su curación, Su alimento, Su comprensión llena 
de compasión. Vamos a sentirnos amados. 
 
Captando el Poder de nuestro propio Yo Divino para 
nuestro corazón físico, enviamos anillos de amor en 
todas las direcciones de la Tierra. Para las personas 
que conocemos y también para las desconocidas. Para 
los animales y plantas de la Tierra. Para tierras y mares 
de la Tierra. Para los minerales, gases y sustancias de la 
Tierra. 
 
Sentimos como esos anillos se están expandiendo, 
como órbitas concéntricas de Luz. Nos volvemos 
como un Sol irradiando Luz, emanándola, pulsando 
Luz por medio del propio cuerpo. 
 
Ampliamos ese poder para incluir las dimensiones 
alrededor de la Tierra. Llenamos todo el espacio con 
nuestro amor y fuerza vital. 
 



Manual del maestro 
 

 356

Nos sentimos como espirales, haciendo giros hacia el 
Infinito, ampliando y explorando y, simultáneamente, 
emitimos nuestra Luz-Amor para todo lo que Es. 
 
Seguimos con este proceso el mayor tiempo que 
podamos conseguir. 
 
Suavemente, invertimos el proceso. Sintamos el amor 
del Infinito emanando de regreso hacia nosotros. 
Anillos concéntricos de Luz cayendo para un Infinito 
dentro de nosotros. 
 
Sintamos la Bendición. 
 
Retornemos suavemente, con reverencia, con 
agradecimiento. 
 
Nos inclinamos ante el Creador y Su creación. Nos 
curvamos ante la magnificencia de nosotros mismos. 
“¡OH AMADA PRESENCIA DE DIOS QUE YO 
SOY”. 



Manual del maestro 
 

 357

LA ILUMINACIÓN Y SU NATURALEZA 
 
YO SOY la Luz…YO SOY todo Luz….YO SOY la 
Luz de Dios dentro de nosotros….trayendo paz, 
alegría y poder restaurador. La iluminación es su 
naturaleza. 
 
Nosotros somos Luz. El flujo creativo sin fin. El flujo 
y el reflujo de vida. Vida eterna. Somos una 
proyección de la Luz en la materia. Nuestro hogar es 
la Luz. 
 
Ahora vamos a sentirnos como Luz. Un rayo de Luz 
proyectado sobre la Tierra. Nuestro cuerpo es una 
función de esa Luz. Cada átomo de nuestro cuerpo 
físico contiene un pequeño Sol de luz cósmica. Somos 
una galaxia centelleante de estrellas brillantes, 
exactamente aquí dentro de esta forma de carne.  
 
Dentro de este cuerpo de soles centelleantes hay un 
centro, exactamente alrededor del corazón. Un Sol 
central para estos millones de pequeños soles. 
Miremos su interior. Es tan brillante que su color 
blanco está más allá de cualquier otro blanco que 
hayamos visto antes. Todos los colores vibran 
alrededor de su órbita en anillos magnéticos, de 
palpitante esplendor, pero en su centro, dentro de este 
infinito blanco cristalino, hay una llama. Es nuestra 
llama. La fuente de nuestra vida, la consciencia-
energía. La semilla de nuestro Yo Divino. 
 



Manual del maestro 
 

 358

Vamos a quedarnos dentro de esa llama en el centro 
de nuestro corazón. Veremos que la llama tiene tres 
lenguas principales. La porción central es dorada con 
ricos tonos relucientes de calientes matices dorados. A 
la derecha, hay una llama rosa suave, manchada de un 
rosa más profundo, color magenta. A la izquierda, hay 
una llama de un azul extraordinario. Azul eléctrico 
profundo con remolinos de un azul más claro. Juntas, 
esas llamas forman un fuego magnífico que es el 
centro de nuestro poder. Una vez, esa llama fue tan 
grande que envolvía todo el cuerpo físico y se extendía 
hacia el exterior. 
 
Dejemos que esa minúscula llama en nuestro corazón 
comience a crecer nuevamente hasta alcanzar su 
tamaño original, que se vuelve cada vez más brillante y 
mayor. Sintamos como nuestro corazón está 
encendido y se va expandiendo. 
 
YO SOY la Luz. YO SOY todo Luz. YO SOY la Luz 
de Dios, trayendo paz y alegría con poder reparador. 
La iluminación es mi naturaleza. 
 
Mantengamos la consciencia de nuestro cuerpo físico 
como una forma de Luz envuelta por la materia, pero 
brillando a través de ella. Somos un cuerpo de Luz 
dentro de la materia. Dentro de nuestro corazón hay 
un Sol magnífico. Dentro de ese Sol hay una llama 
ahora ampliada para contenernos por entero. Sintamos 
el poder que ha sido recuperado por esta Luz, así 
como la alegría y belleza que hay ahora en nosotros. 



Manual del maestro 
 

 359

Que siempre hemos tenido. Sólo que lo habíamos 
olvidado. 
 
Vamos ahora a recordar. 
 
La iluminación es nuestro derecho. 
 
Vamos a dejarnos mecer y flotar por esta Luz. 
Podemos ahora hacer eso físicamente o utilizando la 
imaginación. Experimentemos la libertad de la Luz en 
la materia. ¡La libertad! ¡La alegría! 
 
Notaremos que, donde quiera vayamos, hay una 
incandescencia violeta a nuestro alrededor. Y 
alrededor de los otros. Ese es el fuego ultravioleta de 
la transmutación. Ese fuego a nuestro alrededor es una 
manifestación de nuestro Yo-Luz y es la llama de la 
curación. Y nos sentimos como un centro de amor 
transmutador que cura, en forma de lenguas de fuego 
de color violeta, purificando y estableciendo un 
mundo ardiente. Seamos fuente de curación. 
 
La iluminación es nuestra dádiva a la Vida. 
 
Somos un Sol de Luz dentro de un Sol mucho mayor. 
Somos hijos de la Luz. La Luz es nuestra naturaleza. 
La iluminación es nuestra herencia. Y ahora dejemos a 
nuestros pensamientos vagar e imaginar personas y 
lugares que nos gustaría bendecir con nuestra Luz-
amor. Viajemos por el mundo, por el espacio, por el 



Manual del maestro 
 

 360

tiempo. No hay límite para lo que queramos alcanzar 
con nuestra Luz-amor. 
 
YO SOY la Luz…YO SOY todo Luz…YO SOY la 
Luz de mi Dios interior….trayendo paz y alegría con 
poder sanador. La iluminación es mi naturaleza. 
 
 
PROTECCIONES: PSÍQUICA Y ESPIRITUAL 
 
La diferencia entre los métodos psíquicos y los 
espirituales está en la fuente de energía o del poder 
utilizado. El psíquico pertenece al mundo personal y el 
espiritual al de la Divinidad. 
 
Al usar las técnicas de protección espiritual estamos 
continuamente conscientes de ser un instrumento de 
la Luz. Reconocemos esa Luz como fuente de nuestra 
vida y acciones. Reconocemos que todo lo que llega a 
nosotros lo hace por intermedio de nuestro Yo 
Superior. Reconocemos nuestra participación en un 
universo inteligente de Seres de Luz en armonía y 
fraternidad. 
 
Ese reconocimiento en sí mismo es todo lo que 
necesitamos para ser protegido por la Luz. La 
visualización es la sensación que acompaña ese 
reconocimiento creando un muro de Luz a nuestro 
alrededor. Pero, una vez que nos movemos en un 
océano de influencias y estamos sujetos a ellas, 
simultáneamente en todos los niveles, además del uso 



Manual del maestro 
 

 361

constante de la Llama Violeta envolviendo nuestra 
forma, ambiente y asuntos, usaremos estos métodos 
que sugiero: 
 
Para el cuerpo físico 
 
Vamos a ducharnos diariamente y usaremos ropas 
limpias, pues la ropa retiene la energía del ambiente 
durante algunas horas. 
 
Alternemos el agua caliente con la fría, pues fortalece 
nuestra resistencia a las enfermedades y contribuye al 
equilibrio físico-etérico. 
 
Nos someteremos a masajes con la mayor frecuencia. 
Recomiendo especialmente el Siatsu y la Acupuntura, 
que se aplica a todo el organismo, particularmente al 
sistema energético. 
 
Amemos nuestro cuerpo, tanto interna como 
externamente. 
 
Para el cuerpo emocional 
 
Usemos la visualización de la Luz, particularmente la 
luz dorada, que relaja los nervios y trae paz alrededor 
del plexo solar, bajo la forma de un disco o una esfera. 
 
Envolvamos el plexo solar con una cinta de un azul 
fuerte, cubriendo todo el diafragma delante y detrás 
del tronco. 



Manual del maestro 
 

 362

 
Visualizamos un ropaje de Luz cubriendo todo el 
cuerpo físico; eso es bueno, tanto para el cuerpo físico 
como para el emocional. 
 
Hagamos el mudra que cierra la entrada de energías 
emocionales que provienen del exterior, haciendo que 
el dedo pulgar, índice y medio de las dos manos se 
toquen. Los brazos cruzados sobre el plexo solar. 
 
Visualizamos un muro de protección alrededor de 
nosotros mismos, haciendo retornar al emisor todas 
las energías que no son de la Luz. 
 
Imaginamos cruces de llama azul, blanca o dorada, 
delante de nosotros, a nivel del plexo solar y del 
abdomen, tan grandes como nuestro cuerpo físico o 
ligeramente mayores. Esta es una visualización para la 
protección en general, buena para cualquier situación. 
 
Veamos un flujo de Luz dorada líquida emanando de 
nuestro Yo Superior, lavando particularmente nuestra 
columna vertebral y fluyendo por medio de nuestro 
sistema nervioso, cubriendo especialmente el cerebro. 
(Eso también es bueno para el cerebro). 
 
Nos imaginamos dentro de un sol dorado de 
protección; la presencia de nuestro Yo Superior o de 
cualquier Ser que podamos invocar. Esta es una 
protección general que, de hecho, es una realidad, una 
vez estamos comprometidos a trabajar con la Luz. 



Manual del maestro 
 

 363

 
Nos imaginamos con una espada de llama electrónica 
de color azul cortando de nosotros o de cualquier otra 
persona, líneas de fuerza que puedan estar 
influenciando la libertad y el amparo de la Luz. Este es 
un acto dramáticamente poderoso, que trae resultados 
en cualquier nivel, especialmente si lo acompañamos 
con la afirmación: “Tú no tienes poder”. 
 
Invoquemos las huestes angelicales. El nombre del 
Arcángel Miguel tiene un poder especial. Lo atraemos 
con sus legiones de ángeles. También podemos pedir a 
los arcángeles cualquier propiedad que precisemos: 
Victoria, Libertad, Pureza, Paz, Sanación, etc. 
 
  
Para el cuerpo mental 
 
Mantenemos la presencia de la Luz dentro de nuestro 
cerebro físico, particularmente la luz dorada, Veamos 
cómo va transmutando la masa gris de nuestro cerebro 
en sustancia dorada, elevando el nivel vibratorio del 
cerebro y permitiendo que recibamos impresiones de 
una dimensión superior. 
 
Visualizamos un casco de luz blanca brillante 
envolviendo nuestro cráneo o usemos una faja de luz 
dorada alrededor de la cabeza. 
 
Invoquemos la presencia luminosa de los Seres de Luz  
para que nos abriguen y aclaren nuestra mente, 



Manual del maestro 
 

 364

ayudándonos a pensar mejor o a recordar 
positivamente. 
 
Visualizamos sobre nuestra frente las llamas de los 
siete rayos que están directamente relacionados con la 
actividad de los Elohim. 
 
Estas visualizaciones han sido suministradas por la 
Fraternidad de la Luz a lo largo de los años y ocurren 
espontáneamente sin el propósito de hacer cualquier 
cosa. Pero dado nuestro interés de hacer y el hecho de 
que haciendo eso evocamos el Espíritu y las 
vibraciones de la Luz, podemos utilizarlas a cualquier 
hora. A medida que nuestra meditación se va 
intensificando y nos capacitamos para ajustar 
directamente la fuente de esas energías según se nos 
vayan mostrando en nuestros trabajos. El mundo de 
color y luz de las octavas superiores de vibración es 
magníficamente bello. No hay poder mayor que el 
Poder de la Luz. Recordemos eso. Y vamos a 
atrevernos a vivirlo. 
 
Establezcamos tiempos y ritmos para nuestras 
meditaciones. No importa lo breves que sean. 
Procuraremos comenzar y terminar el día con una 
práctica de la Luz. Antes de dejar la casa nos 
protegeremos a nosotros mismos y al vehículo que 
nos lleva. Tal vez deseemos visualizarnos con una 
armadura de luz. O utilizar la visualización de un 
círculo de luz protectora a nuestro alrededor. 
 



Manual del maestro 
 

 365

Recordemos el poder de la palabra hablada. Pongamos 
atención al modo de decirla. Pues lo que quiera que 
pensemos y digamos acontecerá de algún modo, en 
alguna ocasión. 
 
Sepamos que la Luz está creciendo en radiación 
dentro de nosotros, a través nuestra y brillando sobre 
cualquier persona que encontremos. De ese modo, en 
cuanto nos purificamos, perfeccionamos y nos 
protegemos, lo estamos haciendo a los demás, 
enviándoles el Fuego Sagrado del Espíritu. 
 
 



Manual del maestro 
 

 366



Manual del maestro 
 

 367

ESPIRALES DORADAS Y CÍRCULOS AZULES 
 
Esta meditación ha de ser realizada de noche, antes de 
dormir.  
 
En primer lugar hemos de relajarnos. Comprobemos 
que el cuerpo está en línea, es decir, rodillas sueltas, la 
pelvis ligeramente contraída para permitir que el flujo 
de energía suba y descienda por la columna vertebral, 
los hombros relajados, la mandíbula floja, permitiendo 
que la energía de la columna vertebral corra hacia 
arriba y abajo desde el cerebro. 
 
Vamos a sentirnos dentro del rayo de Luz fijado en 
nuestro corazón y que también va en dirección a la 
tierra. 
 
Sintamos los pies sólidamente puestos en el suelo, con 
el peso distribuido igualmente entre los talones y la 
parte más carnosa de la planta de los pies. 
 
Ahora visualizamos un largo hilo dorado, como un 
cable eléctrico, dorado, flexible, con el cual nos vamos 
a enrollar, usando la columna vertebral como eje, 
hasta nueve veces. Cada porción de nuestro cuerpo es 
seccionado y cortado por sucesivas espirales. 
 
Las espirales comenzarán a la altura del cuello y suben 
hasta la cabeza, desde atrás hacia la frente. 
 



Manual del maestro 
 

 368

Hagamos cada corte en una inspiración. Llevemos el 
hilo por encima de la cabeza y por medio de la 
garganta en la primera inspiración. 
 
En la espiración y desde la garganta hacia fuera, por 
medio de las costillas y hacia arriba, perforando el 
cuerpo en el nivel externo, en la segunda inspiración. 
 
Y continuamos así hasta que el tronco haya sido 
seccionado nueve veces a lo largo de la columna. 
 
Esa luz dorada es una sustancia desintegradora que 
puede eliminar y alterar otras sustancias sin esfuerzo. 
No es un ejercicio fácil de ser hecho; frecuentemente 
la Luz no corta directamente el centro. Puede salir un 
poco para un lado. Cuanto más ocurre, o más difícil 
fuera sentir la Luz perforando, más importante es la 
realización del ejercicio. 
 
Luego visualizamos un círculo de un azul eléctrico, 
como la incandescencia de un zafiro, exactamente 
encima de la cabeza, suficientemente largo para 
rodearnos pero sin tocarnos. Debajo y alrededor de 
nuestro cuerpo hay ocho círculos más, alrededor del 
suelo que está bajo nuestros pies. 
 
Al espirar, empujamos hacia abajo el anillo azul que 
está encima de nuestra cabeza, para el segundo anillo. 
Mantengamos la imagen por unos instantes y, 
entonces, dejemos que los dos anillos se fusionen. 
 



Manual del maestro 
 

 369

Entonces empujamos los anillos hasta el nivel del 
corazón y vemos los tres anillos uniéndose en uno 
solo. 
 
Continuamos hasta habernos circundados nueve 
veces, en cada una de ellas empujando hacia abajo los 
anillos más superiores. Cuando los nueve anillos se 
hayan transformados en uno, desaparecerán. 
 
Hagamos este ejercicio tres veces. 
 
Cuando estemos en la cama, podemos visualizarnos 
como una cruz de luz, desde la cabeza a los pies y 
atravesando los hombros. 
 
 
Otro ejercicio 
 
Este ejercicio se hará también de pie e incluye todo el 
circuito de energía de nuestro cuerpo. 
 
Visualizamos una medialuna de luz dorada encima de 
la cabeza, por el lado derecho y otra medialuna de un 
azul profundo entre los pies, que nos envuelve. 
 
Con una respiración profunda, empujamos la media 
luna dorada hacia abajo, hacia el suelo y, al mismo 
tiempo, la medialuna azul hacia arriba, atravesando el 
centro del cuerpo, subiendo hasta la cabeza que 
quedará llena de Luz, 
 



Manual del maestro 
 

 370

Con una inspiración, pronunciamos interiormente 
VAY, elevándose la medialuna dorada y descendiendo 
la medialuna azul. 
 
En la espiración, pronunciamos interiormente el 
sonido SAH y las medialunas retornan a sus 
posiciones originales. Visualizamos la Luz que emana 
de la medialuna azul, siendo distribuida por todo el 
cuerpo y para cada célula. 
 
Hagamos este ejercicio tres veces. 
 



Manual del maestro 
 

 371

LIBERACIÓN Y AFIRMACIONES 
 
Visualizamos ante nosotros a la persona que queremos 
liberar colocándola bajo el mismo sistema de 
ligaciones mágicas que nosotros. Enfatizamos no sólo 
su conexión con el Yo Superior de él, sino también la 
unión con nuestro Yo. Entablamos una conversación 
entre los dos. 
 
Por medio del poder de mi Yo Divino y con tu permiso, Yo me 
dirijo a ti como a un Ser de Luz. Pido tu auxilio para liberar a 
…… y a mí de los impedimentos de los cuerpos inferiores. 
Transmuta las energías entre nosotros para formas más 
elevadas, en la realización del Plan Divino para cada una de 
nuestras vidas en esta encarnación. 
 
Pausa. 
 
Yo te libero a ti …… y me libero a mí mismo (3 veces). Con 
tu mayor claridad, fuerza, dirección y protección, que es eterna, 
tú …… estás libre (3 veces). Recibe mi amor, mi gratitud y mis 
alabanzas. 
 
Y concluye 
 
YO SOY libre (3 veces).  
 
Y vemos como las líneas de energía negativa se van 
disolviendo en …… y van retornando positivamente 
en cada uno de nosotros dos. 



Manual del maestro 
 

 372

CON TU PAREJA 
 
Esto es especialmente bueno para grupos o familias. 
Esta técnica es una práctica antigua seguida por 
sacerdotes orientales y es altamente ritualizada. 
 
Un recipiente de cristal con agua es colocado entre los 
asistentes y servirá para lavar los cascarones kármicos. 
En momentos apropiados de liberación, la persona 
que está hablando salpica el agua alrededor de sí 
misma y de la persona que está liberando. 
 
Este proceso puede ser realizado con la persona para 
quien tenemos alguna dificultad de relacionamiento, 
siempre que ambos genuinamente lo deseen. También 
puede ser hecho para otra, es decir, con un sustituto. 
En casos extremos, se puede realizar en solitario, 
uniendo hechos y la persona con la imaginación y 
hablando mentalmente con ella. 
 
Es esencial que ambos sean reconocidos por sus 
nombres mientras hablan. 
 
Primera parte 
 
Invocación. Podemos escoger una propia o usar esta 
versión: “Divino Creador: Padre, Madre, Hijo en Uno”. 
 
Y dirigiéndose a la persona que deseamos perdonar o 
la de quien queremos recibir el perdón: 
 



Manual del maestro 
 

 373

Yo (o nosotros)……. Nuestros familiares, parientes y 
antepasados, en pensamientos, palabras, obras y hechos, desde el 
principio de la Creación hasta el día presente, humildemente, 
yo…..(nosotros) pedimos a todos vosotros perdón por todos los 
resentimientos, ofensas, culpas, bloqueos y acciones que hemos 
intentado y acumulado. 
 
Y mirando fijamente a los ojos de él o de ellos: 
 
Tú o vosotros, ¿Nos perdona (n). 
 
 
Segunda parte 
 
La pareja o el grupo responden. 
 
Sí, te perdono (os perdonamos). Dejemos que esta agua nos libre 
de los vínculos mentales, emocionales, físicos y materiales, así 
como kármicos. 
 
Y dirigiéndose al Yo Superior. 
 
Arranca de nuestro banco de la memoria, rompe y elimina todos 
los bloqueos y recuerdos no deseados, negativos, que nos 
amarran, atan y nos mantiene juntos. Lava, purifica y 
transmuta todas estas energías no deseables en pura Luz. 
Sintamos los espacios ocupados por esas energías cómo se van 
llenando de Luz Divina. Deja que el orden, la Luz, el amor, la 
paz, el equilibrio, la sabiduría, la comprensión y la abundancia 
se manifieste, para todos nosotros y nuestras relaciones, por 
medio del poder divino del Creador: Padre, Madre, Hijo en 



Manual del maestro 
 

 374

Uno, en quien descansamos, residimos, tenemos nuestra 
existencia, ahora y para siempre. Amén. 
 
Es importante que el contacto de las miradas sea 
mantenido y que la persona o grupo que está 
recibiendo la liberación tenga tiempo suficiente para 
sentirla y aceptarla. 
 
Todo el proceso debe ser repetido por el otro 
compañero o grupo. 
 
 



Manual del maestro 
 

 375

EL PERDÓN 
 
Ninguno de nosotros será libre mientras exista en el 
mundo una persona, una relación, alguien del pasado, 
contra el cual haya el temor de desarmonía o rencor, 
una barrera, una reserva, que abriguemos en nuestras 
mentes. 
 
El perdón es libertad de las ilusiones. El perdón es 
olvido y agotamiento de las condiciones que lo 
motivaron y eso nuestras mentes son incapaces de 
hacerlo. No somos capaces de olvidar, porque la 
memoria está en la mente. En el corazón no hay 
memoria. 
 
Las vibraciones son mantenidas por la Tierra, que es 
sensible a todas las impresiones. Nuestros cuerpos se 
atan a las impresiones y memorias hasta que una 
fuerza mayor o una identificación pueda suceder. 
 
El próximo ejercicio es la última práctica que incluyo 
en este manual. Consiste en un relámpago de luz que 
lleva lejos todas las memorias del pasado, a menos que 
decidamos volverlas a crear o pidamos su regreso. 
 
Recordemos que es el último acto en nuestras vidas 
que nos permitirá ser absolutamente libres de 
cualquier queja en relación a otra persona. No 
consideremos a la persona que perdona con cualquier 
sentido virtuoso. Es una necesidad urgente. 
 



Manual del maestro 
 

 376

 
El ejercicio 
 
El ritmo del perdón es un ritmo en zig-zag. 
Comencemos con la invocación. Luego creamos el 
Circuito Mágico. Fortalecemos la conexión del 
corazón individual con el Yo Superior y hagamos la 
petición de perdón. Un color poderoso para usar en 
conexión con el perdón es la sustancia de luz rosada. 
Nos lavaremos con ella y la absorbemos. 
 
Ahora estamos preparados para retribuir este bien al 
Creador. Capacitados para ofrecer todas las 
imperfecciones que nos impiden amarnos a nosotros 
mismos y a los otros. El ritmo del perdón comienza 
en el momento en que nosotros deseamos liberar 
nuestros bloqueos sobre la sustancia, por medio de los 
pensamientos y sentimientos en nuestras auras, y 
retornemos a la Fuente. 
 
La Luz es lanzada en la inspiración, desde el lado 
izquierdo del pecho para: 
 
Un punto del lado derecho bajo el brazo derecho. 
La parte superior del hombro izquierdo. 
El mismo punto del hombro derecho. 
El oído izquierdo. 
A través de la cabeza, para el oído derecho. 
Para un punto en el lateral de la cabeza, a medio 
camino entre el oído izquierdo y la parte superior de la 
cabeza. 



Manual del maestro 
 

 377

Un punto semejante en el lado derecho de la cabeza. 
La Luz relampaguea hacia fuera, por lo alto de la 
cabeza, en la expiración. 
Hagamos esto todo el tiempo que se estime necesario. 
 
Llenamos todo nuestro cuerpo de Luz, encendiendo el 
centro de cada átomo, con un minúsculo Sol de pálida 
luz dorada. 
 
Dejemos que cada célula sea llena por la alegría de la 
Vida y nos vemos cada vez más brillantes. Sentimos 
todo el cuerpo incandescente con la presencia de 
millones y millones de minúsculos soles dentro de 
nuestro cuerpo; un Cuerpo de Luz dentro de nuestro 
cuerpo físico. 
 
Dirigimos nuestra atención al cuerpo del planeta y, 
directamente, al centro de la Tierra. En el centro 
encontramos una estructura hecha de sustancia 
cristalina, una luz rosa y dorada, exactamente igual a la 
de los pequeños soles de nuestro cuerpo que es parte 
del organismo del planeta. 
 
Nos fusionamos con este centro, el corazón del 
planeta. Ahí nos sentimos apoyados y fortalecidos. 
Fijamos nuestra propia forma a este centro. Nos 
sentimos seguros, apoyados en la solidez de la Madre y 
de su propio cuerpo. 
 
Ahora dirigimos nuestra atención al centro del pecho. 
Penetramos en él y localizamos el centro del corazón, 



Manual del maestro 
 

 378

dentro del cual hay una llama trina de intensa 
radiación y poder. Es ahí donde nuestra divinidad está 
fijada, nuestro espíritu, la luz que somos como 
inteligencia, consciencia, vida y vitalidad. 
 
Dejemos el cuerpo en la seguridad de la Madre y 
sigamos el rayo de luz que está afirmado en nuestro 
corazón, que va hacia arriba, a la Fuente Mayor por 
encima de nosotros. Sigamos el rayo de luz, 
atravesando la garganta, la cabeza y sigue subiendo…. 
 
Tengamos consciencia de los cambios de vibración y 
de sonidos internos…..de las sensaciones….mientras 
sube en esa ruta vertical para nuestro Yo Superior. 
 
Hasta llegar a un espacio de infinita paz e intensidad y 
una inmensa luminosidad brillante, que es la 
representación de lo que somos. 
 
Sepamos que existimos en un cuerpo de materia y 
también en una fuente de Luz. 
 
ESTOY AQUÍ. YO SOY LO QUE SOY. 
 
Además de los millones de pequeños soles YO SOY 
una luz cristalina con reflejos del arco iris. Un Gran 
Sol Central dentro de los soles de gloriosa Luz. 
Esferas concéntricas de color que se expanden. 
 



Manual del maestro 
 

 379

YO SOY un blanco infinito, brillante, como el de millares de 
Soles. Una perla resplandeciente de fuerza creativa 
ilimitada….expandiéndose. 
 
YO SOY una esfera de luz dorada esplendorosa suspendida en 
el espacio, en infinita paz e inteligencia….expandiéndose. 
 
YO SOY un globo incandescente de un color rosa centelleante, 
curando, alimentando el amor….expandiéndose. 
 
YO SOY una joya de color rubí de amor, profundamente 
protectora, una coraza…..expandiéndose. 
 
YO SOY un corazón de color violeta llameando en una órbita 
que alcanza el Infinito….. la gracia purificadora, 
transmutadora……expandiéndose. 
 
YO SOY las brasas vivas de millones de Soles de color verde-
manzana, de vida y riqueza abundantes……expandiéndose. 
 
YO SOY el glorioso color azul cósmico, de pureza cósmica, 
matriz de toda creación, el telón de fondo de todas mis 
formas……expandiéndose. 
 
El Sagrado Fuego del Aliento de Dios es lo que YO SOY, 
Vida y Amor latiendo. 
 
Dios YO SOY  (3 veces). 
 
 
 



Manual del maestro 
 

 380

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Manual del maestro 
 

 381

EPÍLOGO 
 
En estas horas de mi vida en que ya todo tiende a 
hacerse definitivo, siento que poco más tengo que 
añadir a este MANUAL DEL MAESTRO, donde he 
volcado gran parte de mis pensamientos y experiencias 
de mi mundo interior. 
 
No he querido agobiar a los futuros instructores de 
almas e iniciadores de místicos y he preferido que este 
libro sea campo propicio para otras aclaraciones, si 
algunas debieran hacerse. El espíritu del libro guarda 
una especie de quietud inmutable donde vive feliz en 
su luminosa pequeñez, envuelto en silencio y soledad. 
 
El rostro de la vieja Verdad se rejuvenece 
perpetuamente en una inquieta y divina juventud por 
las páginas del Manual, entre paisajes mentales con 
una perspectiva de fondo donde aparecen las almas. Y 
nuevos sueños diseñan con sus vuelos inquietantes las 
decoraciones de nuestros horizontes interiores. Las 
cimas de la humana aspiración de inmortalidad, se 
hacen más vibrantes, más altas, más luminosas y más 
puras, escapando como mariposas sorprendidas ante 
los ojos del lector. 
 
La materia nada ve, nada oye, nada siente, fuera de un 
inextinguible rechazo que palpita en su densidad sin 
auroras, con un ritmo tan lento como su crecimiento. 
La ignorancia no tiene admiración sino para los 



Manual del maestro 
 

 382

lugares comunes de la antigua dialéctica y la vieja 
retórica escolástica; vulgaridades descoloridas del 
estilo académico, propia de seres, cosas y paisajes sin 
alma. 
 
El místico ennoblece y agiganta la cotidianeidad de la 
vida. Es un visionario abismal y profundo, que con las 
dos alas de su espíritu, abiertas en cruz, llena del 
mundo de las almas, haciéndolas vibrar ante lo 
desconocido. Es el Maestro fascinante y magnífico, 
que lleno de la vasta visión del mundo de las ideas 
espirituales, traza grandes vuelos ante la belleza 
inmortal y arranca las más bellas joyas del enigma, en 
el jardín perenne del misterio. 
 
El Maestro es el pastor de rebaños estelares, que lleva 
a sus discípulos a beber de su inspiración, en las 
mismas fuentes de Luz, en donde bebe el Sol. Rompe 
la rudeza burda de los círculos de hierro que 
aprisionan y fijan las imágenes y les da alas, 
echándolos a volar libres, bajo los cielos de oro y de 
vibraciones inéditas, llenas de rumores de eternidad. 
 
Este libro no intenta recoger sino de sembrar. La 
cosecha, si la hay, crecerá en un futuro. La actualidad 
presenta un período de decadencia que puebla de 
ídolos de barro lo estadios, como Roma en su declive 
imperial, abriendo sus templos a divinidades absurdas. 
Sería un ingrato si me quejase de injusticia o 
desconocimiento en esta época; ella me ha dado la 
vida, el gozo y todo cuanto puede darse a un hombre. 



Manual del maestro 
 

 383

Pero hay una lentitud para la libertad, para la virtud, 
para las ideas que rompen las cadenas del pensamiento 
globalizado, mientras que las ideas vivificadoras 
permanecen inertes, retardando su hora de contagio, o 
son olvidadas sistemáticamente, y eso es porque se 
tiene miedo a pensar. No veo a la juventud llamada a 
igualar y superar el ejemplo de los gloriosos hombres 
que han marcado pautas en la civilización humana. Se 
tiene miedo al olvido, a la miseria, a la calumnia, al 
ridículo. 
 
La vida es arte y libertad, unidas indisolublemente. La 
vida es la espera de quien ha de decir: “Maestro, puedes 
descansar en paz, en el sueño eterno; yo soy quien ha de tomar el 
gobierno de las ideas, el alma de la Verdad; tomo tu cayado y 
sigo el Camino. Yo también haré callar la tempestad”. 
 
Sin este espíritu de combate, ¿qué sería del mundo de 
los hombres? Un mundo crepuscular asomando en el 
horizonte con sus nubes negras. 
 
Hágase la Luz. 
                                      



Manual del maestro 
 

 384



Manual del maestro 
 

 385

OBRAS PUBLICADAS 

 

SALVADOR NAVARRO ZAMORANO 

 

Entre el silencio y los sueños (poemas) 
Cuando aún es la noche (poemas) 
Isla sonora  (poemas) 
Sexo. La energía básica  (ensayo) 
El sermón de la montaña (espiritualismo) 
Integración y evolución (didáctico) 
33 meditaciones en Cristo  (mística) 
Rumbo a la Eternidad  (esotérico) 
La búsqueda del Ser (esotérico) 
El cuerpo de Luz  (esotérico) 
Los arcanos menores del Tarot  (cartomancia) 
Eva. Desnudo de un mito (ensayo) 
Tres estudios de mujer (psicológico) 
Misterios revelados de la Kábala (mística) 
Los 32 Caminos del Árbol de la 
Vida (mística) 

Reflexiones. La vida y los sueños   (ensayo) 
Enseñanzas de un Maestro 
ignorado (ensayo) 

Proceso a la espiritualidad (ensayo) 



Manual del maestro 
 

 386

Manual del discípulo  (didáctico) 
Seducción y otros ensayos (ensayos) 
Experiencias de amor (místico) 
Las estaciones del amor  (filosófico) 
Sobre la vida y la muerte (filosófico) 
Prosas últimas   (pensamientos en prosa) 
Aforismos místicos y literarios (aforismos) 
Lecciones de una Escuela de 
Misterios (didáctico) 

Monólogo de un hombre-dios (ensayo) 

Cuentos de almas y amor (Cuentos) Isabel 
Navarro /Quintín 

Desechos Humanos (Narración) Ruben 
Ávila/Isabel Navarro 

Nueva Narrativa 
(Narraciones y 
poesía)Isabel 
Navarro/Q 

Ensayo para una sola voz (Ensayo)  
En el principio fue la Magia  (ensayo) 
La puerta de los dioses  (ensayo) 

La Memoria del tiempo Cuentos,Poesía Toni 
Coll/Isabel Nav. 

El camino del Mago Ensayo 
Salvador&Quintín  

Crónicas Ensayo 
Salvador&Quintín  

  

  



Manual del maestro 
 

 387

  

Próximas publicaciones: 

La historia de los dioses  (las creencias de los pueblos) 

Pensadores de todos los tiempos (evolución del 
pensamiento) 

  

Para consultas o pedidos, dirigirse a: 

         Salvador Navarro Zamorano 

         Madre de Dios de la Nieve nº 8 

         BUNYOLA  (Mallorca). 

         Teléfono y Fax: 971: 61 33 92 

         E-mail: snz2111@yahoo.es 

         Página web: Salvador Navarro Zamorano 

         www.revistaalcorac.es 

 

                                              
 

http://www.revistaalcorac.es/


Manual del maestro 
 

 388

QUINTÍN GARCÍA MUÑOZ 
 
 
Los ciclos del Planeta 
Andría 

Novela 

Iniciación Novela 
Magia Blanca Novela 
Ingrid y John o 
Unificación de las almas 

Novela  escrita con María Eliana 
Aguilera Hormazábal 

Plaza Baquedano Antología de autores chilenos – Con 
María Eliana (cuentos) 

Río Bellavista Antología de autores chilenos – con 
María Eliana (cuentos) 

Parque Merced Antología autores chilenos –con 
María Eliana (cuentos) 

El Hijo de Osiris o El 
hombre que amó mil 
corazones 

Novela 

Cuentos de Almas y Amor Cuentos con Salvador Navarro 
Zamorano e Isabel Navarro Reynés 

Nueva Narrativa Narraciones con Salvador Navarro 
Zamorano e Isabel Navarro Reynés 

La Cueva de los Cuentos Página web de cuentos. 
El camino del Mago             (Poemas y prosa) Quintín & Salvador 
Cerro Forestal Antología de autores chilenos – con 

María Eliana (cuentos) 
Crónicas (Versos y prosa) (Quintín & Salvador) 
  
  
  
  
  
  
www.orbisalbum.com 
 

www.lacuevadeloscuentos.es 
 

  

http://www.orbisalbum.com/
http://www.lacuevadeloscuentos.es/


Manual del maestro 
 

 389

 

  
Salvador  Navarro Zamorano 
 
 
 

 
Quintín García Muñoz 
 
 
Fotografías tomadas en la presentación de cinco  de  
sus libros en el Círculo de Bellas Artes de Palma de 
Mallorca en el mes de   Febrero  de 2009 
                                                                                                     


